




COLECCIÓN 
Textos Universitarios 

Libros de LUZ

El Vicerrectorado Académico de la Universidad del Zulia, consciente de la 
importancia que el libro tiene como herramienta para fortalecer tareas esenciales 
como la docencia y la investigación, presenta su colección de libros que, desde 
su Consejo de Publicaciones, salen a poner de manifiesto la diversidad inte-
lectual que caracteriza nuestra institución. Más que un proyecto editorial hecho 
realidad, esta colección le da forma tangible al conocimiento que tanto docentes 
como investigadores producen en sus actividades múltiples de pre y post grado, 
haciendo realidad la relación académica entre profesores y estudiantes, como el 
pilar fundamental del que hacer universitario.

La colección Textos Universitarios amplía sus dimensiones con el brillo de 
estos nuevos títulos, que a partir de este momento se sumarán a la inquebrantable 
tarea de iluminar los caminos del estudio, la indagación y la reflexión, conver-
tidos desde sus páginas en rutas de hallazgo, conocimiento y placer, que son en 
definitiva las potencialidades de cualquier texto. Sabor y saber, como nos dijeran 
desde siempre los más fervorosos amantes de los libros. Y es que estos títulos 
vienen a impulsar lo que ya inicialmente se hiciera: enriquecer el patrimonio 
bibliográfico de la academia universitaria, hacer tangible el conocimiento pro-
ducido en nuestra alma mater, prestigiar a nuestro personal que incansablemente 
hace posible la expresión diversa del saber, transferir los grandes logros para la 
consecución del bien colectivo y, con la intensidad de una comunidad que existe 
hecha un referente de esplendor, irradiar nuestro quehacer a la región y el país 
que todos somos.

Los libros que desde hoy continúan naciendo desde el Consejo de Publica-
ciones del Vicerrectorado Académico de LUZ, expresan un esfuerzo de trabajo 
conjunto con diversas instituciones públicas y privadas que creyeron en nuestro 
proyecto editorial, y trascendieron las meras formalidades de alianzas-aportes, 
para identificarse con la trascendental labor de multiplicar el acervo bibliográ-
fico universitario. Con el crecimiento de la colección Textos Universitarios, las 
posibilidades de crecer como creadores se hacen imponderables y permiten re-
encontrarnos perennemente en el trayecto infinito de la búsqueda del saber. Y es 
que como decía Oscar Wilde, Leer un libro es como leernos a nosotros mismos. 
Y es esta una noble y extraordinaria tarea.

Profa. Judith Aular de Durán 
Rectora de la Universidad del Zulia



Una crítica latinoamericana a la 
fenomenología de Heidegger y Ricoeur



Universidad del Zulia
Autoridades Universitarias

Dra. Judith Aular de Durán
Rectora

Dr. Clotilde Navarro Urbaneja
Vicerrector Académico (e)

Dra. Marlene Primera Galué
Vicerrectora Administrativa (e)

Dra. Ixora Gómez Salazar
Secretaria

Consejo de Publicaciones del
Vicerrectorado Académico

Dra. Judith Aular de Durán
Directora

Mg. Sc. Livio Roberto De Los Ríos Pirela
Coordinador



Daniel David Sega Neuman

Una crítica latinoamericana a la 
fenomenología de Heidegger y 

Ricoeur

Universidad del Zulia

Colección Textos Universitarios

Ediciones del Vicerrectorado Académico



 
 
 
 
©	 Una crítica latinoamericana a la fenomenología  
	 de Heidegger y Ricoeur 
	 Daniel David Sega Neuman

Este libro ha sido arbitrado por las instancias correspondientes

	 Colección Textos Universitarios 
	 Ediciones del Vicerrectorado Académico  
	 Universidad del Zulia

 
 
Reservados todos los derechos. 
 

Primera edición, 2020 
	 ISBN 978-980-402-291-3 (digital) 
	 Depósito legal ZU2020000011 (digital) 

Portada: 
	 Isabella Rivas 
 
 

Imagen de la portada: 
	 “Casa de la abuela” (2015) 
	 Fotografía de José Domingo González de Ondiz

 
 
 
 
 
Diagramación e impresión: 
Ediciones Astro Data S.A. 
Maracaibo, Venezuela 
edicionesastrodata@gmail.com



A mi prima hermana Jaquie.

Q.E.P.D.





Esta obra no hubiese sido posible sin la
ayuda y edición de Livio De Los Rios,
Girish Duvvuri, Cristina Castro, como
también del profesor Michael Strawser
 
			   Gracias a todos





Contenido

Prefacio. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 13

Nota del autor. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 17

Introducción . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 19

I.	 La autocomprensión sin el haber-sido. . . . . . . . . . . . . . .              	 25

II.	 La hermenéutica latinoamericana de Dussel. . . . . . . . . .         	 33

III.	Lo heterogéneo de Latinoamérica. . . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 39

IV.	Los intelectuales de la periferia y su relación  
	 con el centro . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 47

Observaciones finales. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 57

Bibliografía. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 61





El valor de toda obra filosófica se halla es sus cuestionamien-
tos, y Daniel Sega Neuman formula varias interrogantes significa-
tivas en Una crítica latinoamericana a la fenomenología de Hei-
degger y Ricoeur. ¿Es la fenomenología esencialmente 
eurocéntrica? ¿Qué significa hacerse tal pregunta? Claramente, 
los fundamentos históricos de la corriente filosófica conocida 
como “fenomenología” son eurocéntricos en tanto que el 
fundador de la fenomenología, Edmund Husserl (1859 – 1938), 
y su alumno insigne Martin Heidegger (1889 – 1976), 
escribieron sus obras más influyentes en el continente europeo 
(en distintas ciudades de Alemania, para ser más específicos). Sin 
embargo, dada que estas investigaciones, especialmente la de 
Husserl, son para el desarrollo de una “fenomenología pura” – 
que es esencialmente una metodología para describir las 
estructuras de la conciencia y la subjetividad humana – nos 
vemos cuestionando la posibilidad de tal empresa. Aunque Sega 
Neuman no considera si los conceptos de “intencionalidad” y
“experiencia” son fundamentalmente eurocéntricos, sí muestra un
cuestionamiento hacia cualquier filosofía universal, particularmen-
te aquellas que dicen ser universales y fallan es tomar en cuenta
el significado del ser-en-el-mundo de los latinoamericanos. Como
tal, el autor enfoca su crítica inicial en Heidegger, quien en Ser y
Tiempo, famosamente define la filosofía como “ontología fe-

Prefacio



 
14	 Daniel David Sega Neuman

nomenológica universal” que “departe de la hermenéutica del Da-
sein.” [«ser» (sein) y «ahí» (da)]. Con la ayuda de dos filósofos la-
tinoamericanos, Ernesto Mayz Vallenilla (1925 – 2015) y Enrique 
Dussel (1934–), Sega Neuman muestra que hay limitaciones serias 
para la analítica existencial de Dasein hecha por Heidegger, como 
también para la Hermenéutica de Paul Ricoeur.

La obra de Sega Neuman es rica y compleja, y hace preguntas 
importantes, incluyendo el significado que tendría una filosofía 
latinoamericana auténtica y cómo los latinoamericanos deberían 
entenderse en relación a tal filosofía. Él muestra como El Proble-
ma de América de Mayz Vallenilla es una pieza central al indagar 
sobre estas preguntas, porque cuestiona el entendimiento históri-
co específico del Dasein que encontramos en Heidegger. Según 
Mayz Vallenilla, la experiencia latinoamericana del mundo invoca 
un sentido de novedad y se basa en una relación con el futuro en 
vez de estar elongada en el tiempo de tal manera que el sujeto se 
vea obligado a retornar al pasado para comprenderse a sí mismo. 
Para Sega Neuman esto significa que “Dasein no puede ser latino-
americano”.

¿Puede el trabajo hermenéutico de Paul Ricoeur (1913–2005) 
ayudarnos a mejorar nuestro entendimiento acerca del rol de la in-
terpretación en la autocomprensión? Sega Neuman sugiere que, 
aunque la obra de Ricoeur da un paso en la dirección correcta (ya 
que contempla la relevancia de la alteridad en la autocomprensión), 
la filosofía de la liberación de Dussel muestra que tal autocom-
prensión no es posible en una situación de dominación. Entonces, 
donde la filosofía ricoeuriana falla allí comienza la filosofía de la 
liberación, y sólo cuando se embarca en un proceso práctico de 
liberación la autocomprensión se hace posible. Es interesante que, 
para Dussel, eso abre una cuarta y nueva era de la filosofía.

Quizás modelando la dialéctica de la autocomprensión basán-
dose en su propia obra, Sega Neuman ahora pone una mirada críti-
ca a Mayz Vallenilla, Dussel y otros, quienes parecen embarcarse 
en un discurso similar al de los fenomenólogos europeos al asumir 



Una crítica latinoamericana a la fenomenología  
de Heidegger y Ricoeur	 15

que “Latinoamérica” refiere a un conjunto de experiencia homogé-
neas. Aquí la obra de Santiago Castro-Gómez (1958–) es investi-
gada para mostrar lo heterogéneo de la cultura latinoamericana y 
su pensamiento filosófico, aunque Sega Neuman también expone 
problemas en al análisis de Castro-Gómez. En última instancia, las 
obras de Mayz Vallenilla, Dussel, Castro-Gómez y otros filósofos 
y novelistas latinoamericanos están basadas en experiencias perso-
nales originales, y, al ser leídas en conjunto, nos ayudan a entender 
mejor la complejidad de la heterogeneidad latinoamericana.

El último cuestionamiento de Sega Neuman trata del “inte-
lectual de la periferia” y si es posible para el intelectual hablar 
en representación de su gente sin caer en descripciones inadecua-
das, basándose en sus ineludibles prejuicios hermenéuticos. Aquí 
Sega Neuman invoca la obra crítica de Gayatri Chakravorty Spi-
vak (1942–) en relación a Dussel, quien, en vez de hablar por 
otros, hablar de, y más importante, le habla a los otros para así 
ayudarlos en el proceso de descubrir su propia identidad enfrente 
al imperialismo.

Veo con mucho beneplácito la publicación de la obra de Sega 
Neuman, ya que le ofrece al lector valiosas reflexiones filosóficas 
que promueven el filosofar multicultural acerca de la autocompren-
sión, la identidad personal, y el estatus del pensamiento filosófico 
como tal.

Michael Strawser 
Profesor de Filosofía 

Universidad de la Florida Central





17

Nota del autor

Esta obra tiene su origen en una clase de fenomenología cur-
sada por mí, zuliano, en la Universidad de Florida Central, la
que fue dictada por el Dr. Michael Strawser.

Comienza como una reflexión libre requerida por la cátedra.
El ensayo propuesto intentaba buscar dos cosas: introducir al lector
en el pensamiento de autores latinoamericanos, dándoles un bos-
quejo de la cuestión de la identidad latinoamericana, y a la vez
ofrecer una postura crítica ante Heidegger y Ricoeur. Constituyó
una especie de introducción a la filosofía latinoamericana disfra-
zada como crítica a filósofos que son considerados canónicamente
relevantes.

Meses después, mi amiga Cristina Castro, bogotana, leyó el
ensayo y me dijo que le había ayudado a entender su lugar (o falta
de lugar) en Europa (en ese entonces ambos vivíamos en Oxford,
Inglaterra). Pensando entonces en concretizar un discurso de los
latinoamericanos a los europeos, usando las obras de Dussel y Spi-
vak, escribí el cuarto capítulo y enfoqué el libro bajo el tema de la
autocomprensión para combatir mi propio sentido de alienación.

De todo esto nació este libro.





19

Introducción

¿Es la fenomenología una filosofía universal? Desde Husserl
y sus inicios idealistas en Meditaciones Cartesianas e Ideas, a
Levinas en Totalidad e Infinidad, la fenomenología se ha expan-
dido para incluir ontologías del ser humano, hermenéutica y al-
teridad. Muchas de las conclusiones de estos filósofos presumen
de ser aplicables a toda experiencia humana, en todas las épocas.
El Dasein de Heidegger, por ejemplo, no es un ser europeo, sino
un ser humano universal, y cuando Ricoeur propone que nues-
tra subjetividad ha de ser encontrada al comprendernos “frente
al texto”, se refiere a que todos hemos de entrar en ese proceso
hermenéutico para encontrar (o definir) nuestra identidad. Un as-
pecto de la obra de estos autores es que, a pesar de ser producida
en un contexto cultural e histórico particular, ha de ser aplicable
a todos los humanos.

En este trabajo se develan las limitaciones de algunas ideas
centrales de Ricoeur y Heidegger con la ayuda de dos filósofos La-
tinoamericanos: Mayz Vallenilla y Enrique Dussel. El carácter sub-
jetivo de la fenomenología ha motivado a varios latinoamericanos
a usarla para encontrarle un lugar a la filosofía latinoamericana (o
para argumentar que tal noción no tiene sentido). América Latina
ha sufrido una crisis de identidad por más de 100 años. Uno de los
proyectos más recurrentes en el arte y la filosofía es poder plasmar



 
20	 Daniel David Sega Neuman

aquello que es propiamente latinoamericano, con la interrogante 
de si esto ha de ser sui-generis o no. ¿Qué significa ser Latinoa-
mericano? ¿Qué nos distingue de otras culturas? Al responder es-
tas preguntas, los filósofos han examinado como experimentamos 
el mundo (Ernesto Mayz Vallenilla), han buscado tal identidad a 
través de un proceso hermenéutico (Enrique Dussel), han buscado 
la autenticidad de su ontología en la tradición amerindia (Rodol-
fo Kush), o a través del análisis de la historia de América Latina 
(Leopoldo Zea). Esta empresa también ha dejado críticas de la fe-
nomenología europea que la informa; dos de las más influyentes 
son las de Mayz Vallenilla a Heidegger, y las de Dussel a Ricoeur, 
las cuales serán analizadas y criticadas en este ensayo.

La fenomenología es el estudio de las experiencias humanas 
en primera persona. Es decir, a través de la introspección de una 
experiencia o vivencia, personal, subjetiva, se analizan sus límites 
y como vino a ser. Las conclusiones de tal estudio han de ser des-
pués generalizadas. Lo que hace posible tener tal experiencia, o 
los límites de tal experiencia, son los mismos tanto para mí como 
para ti, asumiendo que la mente de los humanos es suficientemente 
similar, premisa justificada por la psicología a través de los años; 
las experiencias de depresión o alegría, por ejemplo, tienen mucho 
en común entre unos y otros. La experiencia de la que trata el libro 
es la autocomprensión. Toda identidad viene precedida por una ex-
periencia de autocomprensión, la experiencia en la que la identidad 
propia, el ser propio, es aparente, se devela, se manifiesta ante la 
persona. Este es el marco fenomenológico en el que se estudia la 
identidad mediante la reflexión de tal experiencia. Y mediante esta 
reflexión que se indaga sobre la identidad cultural de los latinoa-
mericanos.1

1	 Nótese que el estudio es acerca de la construcción de una identidad 
cultural, no una identidad personal. La cultura es sólo un componente 
de nuestra identidad como tal.



Una crítica latinoamericana a la fenomenología
de Heidegger y Ricoeur 21

El argumento no trata de demostrar que la fenomenología,
como método descriptivo, no es universal. No se considera aquí la
posibilidad de que los conceptos de intencionalidad y experiencia,
el como tal (as such), son eurocéntricos, que hay una diferencia
que no ha sido considerada entre la intencionalidad en una cultura
en comparación con otras. Al contrario, los filósofos considerados
acá formulan su crítica dentro de la fenomenología tradicional. La
crítica va dirigida a los resultados con los que Heidegger y Ricoeur
llegan usando sus métodos fenomenológicos, dentro del mismo
marco en el que realizan sus análisis. La estrategia argumentativa
en sí está centrada en probar la falsedad de una proposición univer-
sal al encontrar un contraejemplo adentro de la experiencia de los
latinoamericanos, específicamente.

Primero, se evalúa la universalidad del Dasain de Heidegger.
¿Logra Heidegger abarcar el ser de todos los humanos con su con-
cepto del Dasain, o este es otro caso en el que arquetipo de la hu-
manidad es basado netamente en una visión europea y exclusiva?
Se busca respuestas en la filosofía de Mayz Vallenilla, quien en
El Problema de América realiza un análisis ontológico del Lati-
noamericano, paralelo a aquel encontrado en Ser y Tiempo, pero
con el objetivo de responder la pregunta de la autenticidad del ser
latinoamericano.

Luego se examina a Enrique Dussel y su descripción del pro-
ceso hermenéutico en una situación de dominación. Se mostrará
cómo, según Dussel, la filosofía de Ricoeur falla en las condicio-
nes políticas y económicas que viven los latinoamericanos. Así, El
Otro será ahora considerado el pobre, el indígena y la gente que
vive al margen de la sociedad. Se ve como esta crítica le permite a
Dussel describir las condiciones en las cuales los latinoamericanos
han de filosofar, y responde a la pregunta de si se puede filosofar
en tales condiciones.

En el tercer capítulo se exponen estas ideas bajo escrutinio a
partir de Crítica de la Razón Latinoamericana de Castro-Gómez,
quien argumenta que los filósofos latinoamericanos, al ge-



 
22 Daniel DaviD Sega neuman

neralizar la identidad latinoamericana como una entidad homogé-
nea, cometen el mismo error que los europeos, creando categorías
no exhaustivas que dejan por fuera lo heterogéneo del subconti-
nente. En esto, el autor de estas líneas coincide parcialmente con
él, pero concluye que, aunque la buscada heterogeneidad postcolo-
nial no se encuentre explicita en estos autores, sus contribuciones
son más heterogéneas que las de sus contrapartes europeas. Esta
heterogeneidad va a venir dada por el esfuerzo de estos autores
de expandir las nociones de autocomprensión y construcción de
identidad provenientes de Heidegger y Ricoeur para incluir condi-
ciones históricas y sociales vistas en Latinoamérica, estas nuevas
nociones basadas, en última instancia, en las propias vivencias de
los autores latinoamericanos que se analiza.

Esto a su vez invita a cuestionar, en el cuarto capítulo, el rol
del intelectual poscolonial, y de qué forma diverge de como los
intelectuales del centro, específicamente Deleuze y Foucault, creen
que debe actual el intelectual frente al Otro. Para esto se profun-
diza en la obra de Spivak, Can the Subaltern Speak? (¿Puede el
Subalterno Hablar?) de la cual se obtendrá la perspectiva de una
intelectual que tiene, como prioridad, criticar la ideología del impe-
rialismo. Se compara su visión con la de Dussel y se argumenta que
sus ideas coinciden y se complementan. Las dificultades de la au-
tocomprensión frente al imperialismo, siendo el problema princi-
pal que enfrenta Dussel, hace imperante la crítica por la que 
Spivak aboga.

Al final se ve que lo heterogéneo de Latinoamérica, y lo he-
terogéneo del planeta, se les ha escapado a tantos filósofos lati-
noamericanos como europeos, respectivamente. Aun así, los filó-
sofos latinoamericanos muestran clara conciencia de la división
internacional del trabajo, de la situación de dominación de las
colonias y de su condición histórica distinta, mientras que los eu-
ropeos que mencionaremos, Foucault, Deleuze, Heidegger y Ri-
coeur no incluyen esto en sus esquemas. Dadas estas condiciones
comunes en todo país latinoamericano, se dará a entender que el



Una crítica latinoamericana a la fenomenología  
de Heidegger y Ricoeur	 23

término “lo latinoamericano”, aunque no refiera a nada en espe-
cífico, sino a una multiplicidad, se puede analizar es a través de 
esta diversidad de significados que proliferan al usar e interpretar 
el concepto en sí.





25

I

La autocomprensión sin el haber-sido

El concepto de Dasein2 que aparece en Ser y Tiempo puede
parecer lo suficientemente general para incluir las particularidades
de cada individuo, en tanto que todos tenemos objetivos en la vida
los cuales le otorgan un significado al entorno que nos rodea. Espe-
cíficamente, el Dasein de Heidegger es una entidad que está-en-el-
mundo y al que las cosas en su entorno le comparecen como algo
a-la-mano para un por-mor-de (Heidegger, 2009:91). Para Heide-
gger, es la habilidad de definir este por-mor-de lo que constituye
la ontología3 de Dasein. A primera vista, esta es una descripción
general del humano, en tanto que las cosas en nuestro entorno ad-
quieren significados específicos después de nosotros haber defi-
nido nuestro por-mor-de. ¿Excluye este análisis fenomenológico
otras formas de ser distintas al ser de Dasein?

2	 Dasein o Da-sein, es alemán para ser-allí y en Ser y Tiempo Heidegger 
utiliza el término para referirse a un humano con completas habilidades 
psicológicas, cuya forma de ser ha de ser develada en el libro, y viene 
dada por su habilidad de definir un proyecto. Se ve que los discursos 
sobre el ser de alguien y los de identidad personal y cultural van de la 
mano.

3	 Ontología es el estudio del ser.



 
26 Daniel DaviD Sega neuman

No es el concepto de por-mor-de en sí, sino las condiciones
que Heidegger cree necesarias para formular auténticamente nues-
tro por-mor-de lo que vendrá a ser excluyente. ¿Cuáles son estas
condiciones? Primero, para formular su por-mor-de Dasein requie-
re comprender su estar-en-el-mundo, y esta comprensión consiste
en verse en frente a una apertura de posibilidades existenciales al
momento de definir nuestro por-mor-de. Yo me comprendo si estoy
abierto a las distintas formas de ser de las que soy capaz. Heidegger
se refiere a eso como el poder-ser del Dasein:

Concebido de esta forma existencial originaria, el comprender
es el proyectante estar vuelto hacia un poder-ser por mor del
cual el Dasein existe cada vez. El comprender abre el poder-
ser de cada Dasein, de tal manera, que, comprendiendo, el
Dasein sabe cada vez, de algún modo, qué pasa con él. Pero
este “saber” no consiste en haber descubierto un hecho, sino
que consiste en estar en una posibilidad existensiva. (Heide-
gger, 2009:326)

Al poder-ser lo constituye un adelantamiento del Dasein a lo
fáctico inmediato y tiene un componente inherente de futuro (al
que Heidegger le llama resolución) ya que consiste en proyectarse
a futuro con un objetivo. Sin embargo, a esta forma de ser le 
debe corresponder un “retorno” que hace que la 
autocomprensión del Dasein sea posible. Heidegger establece 
que para existir en el po-der-ser se requiere también tener en 
mente lo que ya somos, nuestro haber-sido, lo que constituye el 
componente pasado (al que Heide-gger le llama repetición) de 
nuestro ser y nos da la posibilidad de ser propiamente.

El modo propio de venir-a-sí en la resolución precursora consti-
tuyente es, a la vez, un retorno al más propio sí-mismo, arrojado
en su aislamiento. Este éxtasis hace posible que el Dasein pueda
asumir resueltamente el ente que él ya es. En adelantarse el
Dasein se re-toma [wierderholt] [e.d., se re-pite] a sí mismo,



Una crítica latinoamericana a la fenomenología
de Heidegger y Ricoeur 27

adelantándose hasta su más propio poder-ser. A este modo
propio del haber-sido lo llamamos repetición [Wiederholung].
(Heidegger, 2009:328)

Este haber-sido se presenta junto al poder-ser para, entre am-
bos, develar lo que ya somos. Heidegger enfatiza esto más adelan-
te cuando aserta que “[c]on el ex-sistir [Da-sein] fáctico se queda
siempre proyectado en el horizonte del futuro un poder-ser; y en
el horizonte del haber-sido queda abierto el ‘ser ya’” (Heidegger,
2009:353). Es decir, para comprender lo que ya somos debemos
apelar a nuestro pasado. Veremos que Mayz Vallenilla descarta
para el latinoamericano, al momento de reflexionar acerca de su
identidad cultural, la experiencia del haber-sido o del ser ya, pero
cree posible la autocomprensión a pesar de estas carencias.

La falta de universalidad del Dasein vendrá a verse también en
lo fundamental que es esta estructura temporal elongada de nuestro
ser en la historicidad del Dasein:

Ahora bien, en la medida en que el ser del Dasein es histórico,
es decir, en la medida en que, por razón de la temporeidad
estático-horizontal, está abierto en su haber-sido, la tematiza-
ción del “pasado” tiene efectivamente vía libre para realizarse
en la existencia. Y como el Dasein, y sólo él, es originariamente
histórico, lo que la tematización historiográfica presenta como
posible objeto de investigación deberá tener el modo de ser de
un Dasein que ha existido. Con el Dasein fáctico, en cuando
a estar-en-el-mundo, también se da siempre una historia del
mundo. (Heidegger, 2009:379)

Aquí el término “historia del mundo” refiere a la propiedad
de las cosas en-el-mundo (aquellas cosas con las que Dasein se
encuentra en su estar-en-el-mundo) de estar elongadas temporal-
mente hacia el pasado (que poseen una historia), lo que en última
instancia corresponde a que el ser de Dasein esta elongado de la
misma manera.



 
28 Daniel DaviD Sega neuman

Según el filósofo venezolano (y estudiante de Heidegger) Er-
nesto Mayz Vallenilla en su ensayo El Problema de América, es
precisamente la falta de este “haber-sido” lo que caracteriza la ex-
periencia del ser y del mundo para el latinoamericano. El mundo
no es experimentado como algo que esté elongado hacia el pasado,
sino como algo que está por venir, que ha de ser, pero que aún no
es. Esta idea es producto de su tiempo, en el cual había una corrien-
te en círculos intelectuales y artísticos que sostenía que la cultura
latinoamericana original había de ser creada desde cero. “Por todas
partes se oye repentinamente expresar el deseo de crear una cultura
americana que acuse rasgos de originalidad” reporta Mayz Valleni-
lla en 1979, y se pregunta “¿De qué raíz se nutre ese deseo de ha-
cer una obra que sea tan peculiar, propia y personal, que al mismo
tiempo pueda erigirse como definición y signo elocuente de una
vida y de un modo de existir perfectamente individualizado dentro
de la Historia Universal?” (Mayz Vallenilla, 1979: 1).

Este clamor, en vez de ser una señal de un sentimiento de infe-
rioridad cultural, es una señal de una autocomprensión que ocurre
de un modo distinto al señalado por Heidegger en Ser y Tiempo,
y se correlaciona con una manera de experimentar el mundo que
rebasa el análisis de Dasein. La urgencia de crear una cultura origi-
nal (lo que, en ese tiempo era un proyecto andante de los artistas y
filósofos de la región), revela que los latinoamericanos experimen-
tan al mundo como nuevo, un mundo que está por venir, por ser
construido. Mayz Vallenilla señala que es un acto de conciencia,
en el sentido husseliano, lo que hace que el mundo comparezca
(que se revele a si mismo) como nuevo: no es el hecho histórico
del supuesto “descubrimiento” lo que hace a América nueva, pero
el modo en que el “hombre americano” intenciona a América en el
momento de reflexionar acerca de su identidad cultural. Este modo
de intencionar el mundo es el de la Expectación4, la Expectación de

4	 Que puede ser entendida como similar a la “protención” de Husserl. 
Esta está conformada por una anticipación a una vivencia que esta por 



Una crítica latinoamericana a la fenomenología
de Heidegger y Ricoeur 29

aquello que ha de ser. El mundo para el latinoamericano está por
venir, no-es-todavía:

La Expectativa como temple fundamental de nuestro ser obliga
a que extasiemos nuestro Mundo en torno como un algo “adve-
nidero” –como mundo por venir o por llegar– y en cuanto tal,
como “Nuevo Mundo”. Mas lo propio acontece en relación a
lo que podemos llamar nuestra existencia. El americano siente
que el hombre que hay en él (…) antes de ser algo ya hecho o
acabado, y de lo cual pudiera dar un testimonio como acerca
de la existencia de una obra o de una cosa concluida, es algo
que “se acerca”, que está llegando a ser, que aún no es, pero
que inexorablemente llegará a ser. Bajo esta forma, la propia
comprensión de su existencia se la revela como un “No-ser-
siempre-todavía”. (Mayz Vallenilla, 1979:20)

Mayz Vallenilla prosigue señalando que esta forma de ser no
ha de interpretarse negativamente. Él pide no se confunda “el rasgo
de privación que expresa el 'todavía' con una simple nota negati-
va, sino, al contrario, si esta fórmula es correcta, ella está expre-
sando un rasgo positivo acerca de nuestro ser. Reside éste justa-
mente en 'ser siempre' de ese modo” (Mayz Vallenilla, 1979:21).
Es este aspecto positivo lo que posibilita la autocomprensión y la
historicidad original del latinoamericano. El deseo, mantenido por
mucho tiempo, de “crear una cultura americana que acuse rasgos
de originalidad” lo que revela una comprensión de nuestro “no-ser-
siempre-todavía” y, con él, la posibilidad de nuestra historicidad,
todo esto, es importante destacar, sin recurrir al haber-sido. Lo que
ha de revelar para el latinoamericano lo que “él realmente ya es”
no es la experiencia del haber-sido, “el retorno al más propio sí-
mismo”, sino la experiencia de un adelantamiento a aquello que él

ocurrir, pero sin tintes de esperanza o miedo. Simplemente anticipación 
de lo que está por venir.



 
30 Daniel DaviD Sega neuman

ha de ser, sin ningún otro componente temporal, ya sea presente o
pasado. Esto a su vez no proviene de la vivencia de haber existido-
en-el-mundo, pero de un ha de existir-en-el nuevo-mundo.

Mayz Vallenilla no está sugiriendo que América Latina es ahis-
tórica, sino más bien que es vivida como tal por el latinoamericano
al momento de reflexionar acerca de su identidad cultural. Hay un
conocimiento de nuestra historia, pero el sentimiento en aquellos
tiempos no suponía de esta como la historia de América Latina, ya
que la historia y cultura auténticamente latinoamericanas no-son-
todavía. Esto proviene de una noción de la época que hablaba de
la historia latinoamericana sólo como parte de la historia europea.5

Si el hombre americano “retorna” a experimentar su pasado
ve una historia que no es de él ¿Cómo puede saber esto?, Para con-
cluir tal cosa se requiere gozar de autocomprensión y esta com-
prensión no puede venir de un retorno al haber-sido. El filósofo
venezolano reporta que esta idea fluía en los círculos intelectuales
latinoamericanos en 1979, pero Andrés Bello ya había expresado la
necesidad de crear una cultura original latinoamericana en el siglo
XIX. “Ya hace largos años –escribe Bello– que venimos repitiendo
que nuestro desastres políticos y sociales tienen su causa principal
en nuestro pasado español, y que no podremos remediarlos si no
reaccionamos franca, abierta y enérgicamente contra aquella civi-
lización para emancipar el espíritu y adaptar nuestra sociedad a
la nueva forma que le imprime la democracia” (Bello citado en
Zea, 1978:209). Esta emancipación de espíritu había de socavar
la cultura autoritaria española, que era la cultura de ese entonces,
pero que no era americana. En este caso el “retorno” no devela un
haber-sido, porque ese pasado es español, no americano.

5	 Para una descripción de esa noción en Latinoamérica véase Eurocen-
trismo y Universalismo en la Historia en (Zea, Filosofía de la Historia 
Americana, 1978).



Una crítica latinoamericana a la fenomenología
de Heidegger y Ricoeur 31

Como expresa el historiador y filósofo mexicano Leopoldo
Zea, en cada generación de pensadores ha existido el sentimiento
de que las obras de quienes los precedían no eran auténticamente
latinoamericanas y había que empezar de cero; “ésta es, precisa-
mente, una vieja actitud latinoamericana. Empezar de cero para es-
tar a la moda. Empezar de cero frente a la cultura Íbera para mejor
asimilar la cultura de Europa occidental. Empezar de cero respecto
a esta asimilación, para poder asimilar una más actual, más nove-
dosa” (Zea, 1989:104). Sin embargo, todos estos proyectos, en su
“no-ser-siempre-todavía”, estaban concibiendo productos auténti-
camente originales. Es de allí que viene la posibilidad de la auten-
ticidad latinoamericana, del ser siempre de este modo.

Habiendo llegado hasta aquí vale preguntar: ¿Y qué hay de
las culturas autóctonas que habitan América Latina? ¿Qué hay de
aquellos como Zea, que sí recurren a la historia en busca de su
identidad cultural? Estas interrogantes dejan expuesto al argumen-
to de Mayz Vallenilla: al intentar describir la experiencia de todos
los latinoamericanos, ha excluido experiencias y formas de com-
prender que no encajan en su concepto de “hombre americano”
(siendo el término en sí excluyente), y así comete el mismo error
de Heidegger. Esta línea de crítica es desarrollada en la sección IV,
pero en cuanto a la posibilidad de esta experiencia ahistórica del
nuevo mundo, y en cuanto a la posibilidad de comprenderse desde
tal experiencia, su argumento y su análisis se mantienen. No se
quiere decir con esto que Mayz Vallenilla está sugiriendo no estu-
diar historia latinoamericana para informar prácticas actuales, sino
que la comprensión cultural puede partir puramente de ver hacia
adelante y no hacia atrás.

Se enfatiza con precisión dónde se halla el desacuerdo entre
Mayz Vallenilla y Heidegger. Este último escribe que hay que “re-
tornar” a un haber-sido para revelar (y comprender) lo que ya se
es, y que la “historia del mundo” es sólo posible si el mundo es
experimentado como elongado hacia el pasado. Mayz Vallenilla
respondería: no, en la América Latina, desde nuestro ser-en-el-



 
32	 Daniel David Sega Neuman

Nuevo-mundo, experimentamos al mundo como Nuevo, lo expe-
rimentamos como algo que está por venir, no como algo elongado 
hacia el pasado; la autocomprensión no la encontramos al retornar 
a nuestro haber-sido, apelando a nuestra historia, sino en virtud 
únicamente de nuestra Expectación, y la evidencia de que gozamos 
de tal autocomprensión viene de la expresa necesidad de crear una 
cultura americana original. Resulta conveniente preguntarse aquí: 
¿Cómo los latinoamericanos, o al menos los artistas y académicos, 
han conseguido esta comprensión? ¿Por qué experimentan el mun-
do de tal manera? Mayz Vallenilla deja estas preguntas sin respon-
der, él sólo señala la experiencia que le da a los latinoamericanos 
su originalidad (la Expectación), y aparte se evidencia aquí que 
tal análisis entra en conflicto con el análisis de Heidegger en Ser y 
Tiempo ya que la temporeidad de esta comprensión (cómo latinoa-
mericanos) es distinta a esa del Dasein.

El “ha existido” que es necesario para la historicidad del Da-
sein, y necesario para que “la historia esté presente como posible 
objeto de investigación”, no es usado por el hombre americano al 
cuestionar su identidad cultural. ¿Puede el hombre americano hacer 
“un retorno al más propio sí-mismo”?, es decir, ¿Puede entenderse 
a sí mismo como americano? Bajo la descripción ontológica del ser 
de Heidegger la respuesta es no, en tanto que no experimenta ha-
ber-sido, en tanto que no vive su mundo como algo elongado hacia 
el pasado. Aun así, el latinoamericano goza de esta autocompren-
sión; si no fuese por esto no hubiese latinoamericanos que creen (o 
que solían creer, en el tiempo de Mayz Vallenilla) que una cultura 
latinoamericana auténtica debía ser creada desde cero. En Latino-
américa está dado un modo de experimentar el mundo, un modo 
de ser y de comprender, que no se halla dentro de la descripción 
ontológica del Dasein. El Dasein no es latinoamericano.



33

II

La hermenéutica latinoamericana 
de Dussel

La filosofía de Ricoeur, con su énfasis en la interpretación
de “el Otro” como camino hacia la autocomprensión, pareciera ser
más inclusiva que el Dasein de Heidegger por su inclusión del
concepto de alteridad. Sin embargo, para el filósofo argentino (y
antiguo alumno de Ricoeur) Enrique Dussel, el proceso
hermenéutico de Ricoeur se desploma en cara de la realidad
política y cultural de América Latina, una realidad colonial
debido a España, Portugal y Francia, y luego neocolonial de las
manos de Rusia y los Estados Unidos. Si la hermenéutica de
Ricoeur tomara en cuenta todo proceso hermenéutico, Dussel
afirma que filosofar, interpretar y criticar en tales circunstancias
sería imposible, pero afortunadamente, es precisamente en este
contexto en el que la filosofía de la liberación ha de nacer.

En la hermenéutica de Ricoeur, la identidad y la autocompren-
sión son encontradas al interpretar un texto (donde “texto” puede
ser tanto historia y cultura como un libro); “comprenderse es
comprenderse ante el texto” (Ricoeur, 2002a:53). Esta
comprensión es entendida de forma similar a la heideggeriana, pero
con una variante hermenéutica. Se ha señalado con anterioridad
que la comprensión en Heidegger “consiste en verse en frente a
una apertura de posibilidades existenciales al momento de definir



 
34 Daniel DaviD Sega neuman

nuestro por-mor-de”. Para Ricoeur, la comprensión ocurre al abrir-
se a las posibilidades interpretativas del texto, que Gadamer llama
la cosa o materia del texto. Esta materia del texto son los distintos
mundos que se desdoblan frente al texto, y juntos con estos mun-
dos, distintas posibilidades existenciales para el lector, distintos
poder-ser. “Lo que se ha de interpretar, en un texto, es la propuesta
de un mundo, el proyecto de un mundo que yo podría habitar y en
que podría proyectar mis potencialidades más propias” (Ricoeur,
2002a:51-52). Con el desdoble de los distintos mundos viene el
desdoble de la identidad.

La subjetividad del lector no está menos mantenida en suspenso,
menos potencializada, que el mismísimo mundo que el texto
desdobla (…) al leer me “des-hago”. Leer me introduce a las
variaciones imaginativas del ego. La metamorfosis de los mun-
dos que están en juego lleva consigo una lúdica metamorfosis
del ego. (Ricoeur, 2002b:341)

Para que estos mundos se desdoblen, el lector se ha de expe-
rimentar enajenado por el texto para impedir, en lo posible, que su
prejuicio y contexto histórico limiten las posibilidades interpretati-
vas del texto. Sentirse enajenado elimina todo sentido de pertenen-
cia con el texto, lo que permite estar abierto a él. Este es el mismo
movimiento de apertura existencial que se ve en Heidegger, pero
ahora frente a un texto a ser interpretado. Al suspender los prejui-
cios y reconocer la autonomía del texto, se permite el desdoble de
la potencialidad del texto independientemente de la intención del
autor. Esta potencialidad es la cosa del texto, y al dejarla ser, se
ha anulado el ser-ya (mis prejuicios, mi ego) en favor del poder-
ser, poder-ser dentro del mundo que se desdobla frente al texto, un
mundo ficticio que ya no refiere al mundo actual y del que se ha
apropiado el lector.

Aquello de lo que nos apropiamos [al interpretar] es siempre
la cosa del texto. Pero ésta sólo se convierte en algo mío si me



Una crítica latinoamericana a la fenomenología
de Heidegger y Ricoeur 35

desapropio de mí mismo para dejar que sea la cosa del texto.
Entonces cambio el yo, dueño de sí mismo, por el sí mismo,
discípulo del texto. (Ricoeur, 2002a:53)

Para Dussel, sin embargo, esto no es siempre posible: bajo
ciertas condiciones sociales y de subyugación, el lector no podrá
embarcarse en tal proceso interpretativo, estas son las condiciones
de la dominación. Como un ejemplo ilustrativo, Dussel pide que se
considera a los mayas, quienes, entre otros libros, interpretaban el
Popol-Vuh. Ahora, en el proceso de evangelización, una conquista
militar, política y económica tiene como resultado la sustitución del
Popol-Vuh por la Biblia, un texto escrito en el mundo del domina-
dor.6 Además, el cómo interpretar, lo que Dussel llama “la praxis
del lector”, también le fue impuesto al maya: ¿Puede uno, en esta
situación de dominación, practicar adecuadamente la hermenéutica y
comprenderse a sí mismo frente a este texto? En palabras de Dussell:

Cuando la filosofía ricoeuriana pareciera terminar su trabajo,
sólo ahí comienza el de la filosofía de la liberación. Sus pregun-
tas son: ¿puede un dominado “interpretar” el “texto” producido
e interpretado “en-el-mundo” del dominador? ¿En qué condicio-
nes subjetivas, objetivas, hermenéuticas, textuales, etc., puede
efectuarse “adecuadamente” tal interpretación? Para Salazar
Bondy, en su obra ¿Existe una filosofía en América Latina?, la
respuesta era negativa. ¡No es posible filosofar en tal situación!
Para nosotros, desde una filosofía de la liberación, sí es posible,
pero sólo en el caso en que el lector, intérprete o filósofo, esté
en un proceso práctico de liberación. (Dussel, 1993:149)

El filósofo latinoamericano está liberado cuando se compren-
de asimismo como Otro y esto ocurre a través de una experiencia 
que va más allá de la hermenéutica de Ricoeur: "la experiencia

6	 Nótese que en donde produce el texto es un factor que Ricoeur no con-
sidera, pero Dussel sí.



 
36 Daniel DaviD Sega neuman

originaria de la filosofía de la liberación consiste en descubrir el
'hecho' masivo de la dominación, del constituirse de una subje-
tividad como 'señor' de otra subjetividad (…) Esta 'experiencia'
originaria –vivida por todo latinoamericano aun en las aulas
universitarias europeas de la filosofía,– quedaba mejor indicada
en la categoría de ‘Autrui’” (Dussel, 1993:141). Después de
percatarse de la alteridad de la propia cultura, ha de afirmarse
como Otro frente al dominador, llevando a cabo un enunciado
que ocurre desde la exterioridad de la cultura hegemónica a la
que se enfrenta. Esto irrumpe la subjetividad del propio
dominador, quien había objeti-ficado y simplificado a la cultura
colonizada para dominarla. Es decir, hay un sistema de
significados e interpretaciones que el do-minado debe irrumpir
para poder iniciar el proceso de autocom-prensión.

Esta “irrupción del Otro” se asemeja a la de Emmanuel Le-
vinas, y fue inspirada por él. En términos levinasianos, la cultura
dominante del centro constituye una Totalidad para el dominador,
un mundo ya interpretado, donde el habitante de la periferia ha
perdido su voz y su poder de autocomprensión, ya que no puede
explorar “las posibilidades imaginativas del ego” debido a que su
subjetividad está limitada a cómo la cultura dominante la interpre-
ta. La vivencia de verse frente al rostro del Otro irrumpe esta
Totalidad si el Otro aparece como no-interpretable, como algo que
desborda el cántaro vivencial, desborda sus capacidades de
comprensión, como una epifanía.

El Otro permanece infinitamente trascendente, infinitamente
extranjero, pero su rostro, en el que se produce su epifanía y
que me llama, rompe con el mundo que puede sernos común y
cuyas virtualidades se inscribe en nuestra naturaleza y que de-
sarrollamos también por nuestra existencia. (Levinas, 2002:208)

El mundo que “desarrollamos por nuestra existencia” es el sis-
tema de significados que le damos a las cosas debido a “nuestro”



Una crítica latinoamericana a la fenomenología
de Heidegger y Ricoeur 37

por-mor-de, debido a “nuestro” proyecto. Ese mundo se ve roto
por el Otro; él se niega a ser parte de este proyecto, se niega a
estar a-la-mano. “El rostro se niega a la posesión, a mis poderes.
En su epifanía, en la expresión, lo sensible aún apresable se trans-
forma en resistencia total a la aprehensión” (Levinas, 2002:211).
La experiencia del rostro del Otro puede tener un efecto similar a
la enajenación del texto de Ricoeur, desplegando distintas inter-
pretaciones, sólo que el distanciamiento que se requería para abrir
la cosa del texto en este caso es iniciado por el Otro. No obstante,
el movimiento de apropiación del texto debe suprimirse en este
caso, porque es un acto de violencia frente al Otro. No se ha de
apropiar del Otro, no se ha de negar su alteridad. El Otro forza a
una apertura existencial porque rebasa la capacidad interpretativa
y de comprensión de quien interpreta. Y así ambos, “mi ego” y “mi
interpretación del otro”, se mantienen en suspenso. De esta manera
se le permite al Otro expresar su propia subjetividad.

Apropiarse del Otro es un acto de violencia en que se encapsu-
la al Otro en un marco interpretativo que lo castra de su poder-ser.
Lo convierte en lo Mismo, que es la totalidad del dominador; el
Otro es negado en su alteridad. “La posibilidad de poseer –escribe
Levinas–, es decir, de suspender la misma alteridad de lo que sólo
es otro en el primer momento y otro con relación a mí, es la mo-
dalidad de lo Mismo” (Levinas, 2002:61). Dussel sigue a Levinas
muy de cerca pero introduce factores políticos y económicos; en
sus propias palabras: “el Otro es negado como otro, es interiorizado
al mundo como cosa y, a su vez, es definido desde el ser de la to-
talidad, que no es sino el ser de un subgrupo dominante” (Dussel,
1995:126).

Para Dussel, esta es la relación que los centros tienen con las
periferias, y para entrar en el proceso que permite la autocompren-
sión es necesario romper esta relación. A esto se refiere con su “pro-
ceso práctico de liberación”. La interpretación de la propia historia
y cultura está limitada por la subjetividad de la cultura dominante
que les interpreta, y liberarse es romper esta relación forzando al



 
38 Daniel DaviD Sega neuman

dominador a una apertura existencial. Tanto los dominados como
el dominador, al llevar a cabo este proceso, son liberados de la rela-
ción que condicionaba su mutua interpretación. Cuando el do-
minado se ve asimismo como otro interrumpe la propia identidad
del dominador y esto marca, para Dussel, el comienzo de la “cuarta
era” de la filosofía (Dussel, 1977:12).

La crítica de Dussel a Ricoeur es doble. Por un lado Ricoeur
no considera las condiciones necesarias para que el lector pueda
comprenderse frente al texto, y por otro lado, si el “texto” se
entiende como una cultura, Dussel (influenciado por Levinas)
nota que el proceso de enajenación ante el texto puede ser iniciado
(y en el caso de la filosofía de Dussel, debe ser iniciado) por la
entidad a interpretar en sí, que no se deja interpretar ni encapsular
al acertar su otredad.

Dussel ha sido criticado por las aspiraciones que tenía para
su filosofía, y por el rol mesiánico que el filósofo toma al guiar al
pueblo hacia la liberación.7 El tono romanticista de su obra ha sido
cuestionado, como también su seguridad en que el único candidato
para una filosofía propiamente latinoamericana es la filosofía de 
la liberación. Sin embargo, su obra permite ver las limitaciones de 
la hermenéutica ricouriana: su proceso interpretativo y su 
autocom-prensión ocurren en una situación idealizada, en un 
vacío donde sólo existen en texto y el lector, las situaciones 
políticas y sociales no fueron consideradas con detenimiento por 
el francés. En suma, este es otro caso en que no se toman en 
cuenta vivencias (la de la dominación cultural colonial) no tan 
comunes en la historia europea, pero que caracterizan a la 
historia latinoamericana.

7 Para una crítica sobre el rol mesiánico en la filosofía de Dussel véase
G. Leyva, “Modernidad y Exterioridad en Latinoamérica. La propuesta
de la filosofía de la liberación”, en dissens, (1995) pág. 11-32.



III

Lo heterogéneo de Latinoamérica

Las nociones del “filósofo liberado” y la “cuarta era de la filo-
sofía” puede haber generado en el lector sospechas hacia la filoso-
fía de Dussel, sospechas de acusar de universalidad y aplicabilidad
a toda situación de dominación, ya sea en Latinoamérica o en otras
postcolonias, y es esta una de las principales críticas que el filósofo
colombiano Castro-Gómez ofrece en su libro: Crítica de la Razón
Latinoamericana.

Crítica de la Razón Latinoamericana marcó un cambio en la
dirección del debate de la posibilidad de una filosofía latinoame-
ricana. El proyecto de encontrar un lugar para una filosofía lati-
noamericana auténtica, ya sea dentro de una filosofía de la alte-
ridad o dentro de la filosofía de la historia, estaba empezando a
ser cuestionado en los años previos a su publicación. Una de las
críticas sostiene que Dussel, Mayz Vallenilla y otros filósofos que
han participado en la discusión, al usar el mismo discurso que sus
contrapartes europeas, caen en el mismo error de excluir vivencias
particulares que no se ven reflejadas en su filosofía.

Reflejando la posición sostenida por Spivak en The Critique
of Postcolonial Reason (La Crítica de la Razón Postcolonial), Cas-
tro-Gómez señala que, en sus discursos de identidad cultural, los
intelectuales latinoamericanos homogenizan su cultura de la
misma forma y con el mismo lenguaje que usan los poderes
coloniales al identificar como “el Otro”, a “el asiático”,

39



 
40 Daniel DaviD Sega neuman

a “el latinoamericano” o a “el africano” para someterlos. Los filó-
sofos latinoamericanos son criticados por cometer el mismo error
que los europeos al excluir vivencias particulares bajo tales catego-
rías como “el hombre americano” y “el dominado” o “el habitante
de la periferia”.

Problemas relativos a la discriminación de sexo, raza y lengua,
así como modelos alternativos de sexualidad y formas diferentes
de conocimiento, fueron integrados en categorías totalizantes
como “pueblo”, “clase” y “nación”, o sintetizados en metanarra-
tivas que privilegiaban modelos eurocéntricos y androcéntricos
de subjetividad. (Castro-Gómez, 2011:161)

Estas categorías totalizantes creadas por los intelectuales la-
tinoamericanos, en vez de acercar la realidad de las sociedades en
Latinoamérica y ayudar a comprender la historia de América Lati-
na, nos lleva en mal camino, debido a que la naturaleza de la reali-
dad latinoamericana no cabe bajo ninguna categoría específica. Al
contrario, para conseguir un mejor entendimiento habría que enfo-
carse en las “pequeñas historias” de grupos más individualizados
que actúan en las sociedades latinoamericanas. (Castro-Gómez,
2011:31)

Creemos que tales modelos y categorías invisibilizan la mul-
tiplicidad de prácticas históricas que explican por qué hemos
devenido lo que hoy somos. Es hora de que ya entendamos
que el devenir de las sociedades latinoamericanas no puede
ser comprendido desde la “lógica de las ideas” de las élites
intelectuales, sino desde el estudio de múltiples e irreducibles
racionalidades y prácticas que deben ser apreciadas en su sin-
gularidad. (Castro-Gómez, 2011:32)

En este punto se concuerda con el filósofo colombiano; Amé-
rica Latina es una mezcla de razas y países y para comprenderla,
la visión de Latinoamérica no puede excluir esta heterogeneidad.



Una crítica latinoamericana a la fenomenología
de Heidegger y Ricoeur 41

Describir un tema en común que relacione a todos los latinoame-
ricanos puede ser muy útil para proyectos políticos, y para
estudiar aquello que les une, pero hay que ser conscientes de que,
en las mayorías de los discursos homogeneizadores, diferencias
importantes no son tomadas en cuenta.

Sin embargo, no se debe colocar a los filósofos latinoameri-
canos en el mismo barco de los filósofos universalistas europeos.
Dussel y Mayz Vallenilla, al incluir al menos dos visiones (una eu-
ropea y una latinoamericana), y al usar fuentes de otros continen-
tes, lograron ser más cosmopolitas que sus contrapartes europeas;
reconocieron la posibilidad de otras formas de ser, y de distintos
procesos de interpretación que incluyen situaciones socioculturales
que no son las de Europa. En su ambición de abrirle un espacio a
la filosofía latinoamericana, le han abierto un espacio a una nueva
heterogeneidad, la de las experiencias de autocomprensión. Acto
seguido, se revisa más a fondo la crítica de Castro-Gómez para des-
pués rescatar el aspecto heterogéneo de Dussel y Mayz Vallenilla.

La Crítica de Castro-Gómez va dirigida a la creación de iden-
tidades continentales que no tienen ningún correlato con la realidad,
pero más bien son creadas artificialmente por las élites intelectuales
con un proyecto ideológico en mente. Estos “‘discursos de identi-
dad’ no se refieren a una unidad cultural ya configurada de antema-
no, sino a producciones simbólicas vinculadas a prácticas racionali-
zadas” (Castro-Gómez,2011:57). Estas prácticas racionalizadas son
los proyectos de nación donde los símbolos culturales operan de
arriba hacia abajo, motivados por proyectos políticos. Aunque estos
discursos de nación diseminados por las industrias culturales estata-
les si tuvieron un impacto en la identidad cultural de Latinoamérica
en el siglo XX, la globalización ha cambiado los símbolos en frente
a los cuales los latinoamericanos se comprenden.

A finales del siglo XX, cuando el 70% de los latinoamericanos
viven en ciudades y se encuentran conectados simbióticamente
con la industria cultural global, se hace preciso avanzar hacia la



 
42 Daniel DaviD Sega neuman

consideración de la heterogeneidad, la coexistencia de códigos
simbólicos diversos y la negociación continua de las identidades
personales y colectivas. (Castro-Gómez, 2011:60)

Castro-Gómez habla precisamente de la identidad producida
ahora a nivel individual, donde cada ciudadano desarrolla su iden-
tidad al interpretar un conjunto de símbolos en un mercado de con-
sumo, distribuidos por la televisión y el internet (Castro-Gómez,
2011:60). Sin embargo, como se ha explicado, a la construcción
de identidad a nivel individual la antecede una experiencia de
autocomprensión, lo que Castro-Gómez no toma en cuenta.
Incluso si los símbolos a interpretar son de carácter global, el
cómo uno se comprende frente a estos símbolos, lo que Dussel
llama la praxis del lector, puede ser distinto en este mercado, el
latinoamericano, por las condiciones históricas y culturales en las
cuales los latinoamericanos consumen y por los productos a
disposición.

Vistas de este modo, las obras de los filósofos y novelistas
latinoamericanos no forman parte de un proyecto de las élites in-
telectuales para crear una identidad cultural homogénea, forman
parte de los símbolos en el mercado frente a los cuales los latinoa-
mericanos se comprenden. Se concuerda con Castro-Gómez que
no existe tal Macondo América8, esto es, una cultura homogénea a
la que los intelectuales pueden referirse, pero la identidad cultural
viene, en cambio, cuando el latinoamericano interpreta estas obras
y se haya frente al texto.

Tampoco se puede afirmar que estas producciones de las éli-
tes son discontinuas con respecto a la cultura en la que los autores
viven. Si bien las obras no expresan “lo latinoamericano”, porque
no hacen referencia a una “cosa-en-sí” que pueda ser expresada
(Castro-Gómez, 2011:260), sí expresan las vivencias de los auto-

8 Macondo es el pueblo donde ocurren los eventos de Cien Años de Sole-
dad y se ha interpretado como siendo representativa del subcontinente
latinoamericano.



Una crítica latinoamericana a la fenomenología
de Heidegger y Ricoeur 43

res al habitar en regiones específicas de Latinoamérica, dentro de
la subjetividad del autor. La cultura que expresan los autores lati-
noamericanos, tantos filósofos como novelistas, es regional, y no
continental, y contienen símbolos que fueron producidos de abajo
hacia arriba que no tienen nada que ver con un proyecto de nacio-
nalización artificiado por las élites. Es un error creer que en Cien
Años de Soledad se encuentra la esencia del latinoamericano (ya
que la multiplicidad del subcontinente no permite que exista una
sola esencia), pero también es un error pensar que los símbolos
de identidad cultural de Cien Años de Soledad, por ejemplo, son
“producciones simbólicas vinculadas a prácticas racionalizadas”
que no reflejan en nada los símbolos culturales de los pueblos de
La Ciénaga, en donde ocurren los eventos del libro.9

La lectura aquí propuesta de estos autores refuta el análisis de
Castro-Gómez de dos formas: primero, se entienden expresando,
detrás del discurso latinoamericanista, realidades regionales, lo que
evita la interpretación de los símbolos culturas representados en las
obras únicamente como creados artificialmente, al contrario, repre-
sentan la cultura en cuestión; segundo, igual que Ricoeur, Castro-
Gómez no toma en cuenta el contexto en el que los latinoamerica-
nos interpretan los símbolos del mercado de consumo global. Se
concuerda que los símbolos a interpretar han sido desterritoriali-
zados, es decir, se interpretan símbolos de todo el globo, pero la
praxis del lector aún tiene un carácter local, limitada por la historia
y por el propio mercado latinoamericano. De eso se deslinda un

9	 Esto último es importante, bajo el esquema de la hermenéutica de Ri-
coeur, ya que para llegar al momento de alineación y abrir la cosa del 
texto se requiere tener, inicialmente, un sentido de pertenencia con la 
obra, para después distanciarse de ella. Esto se dificulta si los símbolos 
de las culturas regionales no se ven reflejados en ninguna de las obras 
del mercado de consumo, pero en cambio sólo existen productos extran-
jeros u obras locales con símbolos creados artificialmente en prácticas 
racionalizadas.



 
44	 Daniel David Sega Neuman

proceso de autocomprensión distinto al estudiado en otras partes 
del mundo, lo que contribuye a lo distinto de la identidad cultural 
latinoamericana. En reiteración, se comparte que en las obras lati-
noamericanistas no se logra expresar “lo latinoamericano” pero sí 
las vivencias regionales del autor, las que demuestran un modo de 
autocomprensión distinto. Frente a esta idea de la identidad desde 
los símbolos en el mercado de consumo resulta aún más primordial 
el trabajo hermenéutico de Dussel y Mayz Vallenilla. Ellos reflexio-
nan acerca del cómo las condiciones históricas y culturales pueden 
afectar el proceso de autocomprensión, incluso a nivel individual. 
Y es allí donde Dussel y Mayz Vallenilla logran, al mostrar la hete-
roneidad de la autocomprensión, ser más cosmopolitas e inclusivos 
que sus antiguos profesores europeos.

De hecho, si se observa a estos filósofos como un conjunto (no 
sólo Dussel y Mayz Vallenilla, pero también a otros filósofos lati-
noamericanos que escribieron del tema), esta buscada heterogenei-
dad se vuelve evidente, por ejemplo, el caso del venezolano Mayz 
Vallenilla. Las reservas de petróleo de Venezuela y su posición 
geográfica privilegiada han estado siempre presente en el discur-
so de los políticos. Desde la Carta de Jamaica de Simón Bolívar, 
en adelante el país siempre ha sido proyectado como un actor de 
peso en la economía mundial, pero la realidad no ha sido gentil con 
este proyecto. Desde antes del tiempo de Mayz Vallenilla ha ha-
bido un sentimiento de estancación, como si estuviesen atrapados 
eternamente en el proceso de desarrollo. Siempre se habla de un 
potencial pero jamás se realiza, se prometen utopías y se entregan 
distopías. Esto se vuelve más problemático cuando la inhabilidad 
para emerger es causa y efecto de entidades externas tomando con-
trol de nuestros recursos naturales. Al leer a Mayz Vallenilla, se ve 
reflejada esta realidad cuando escribe:

La riqueza del continente americano, sus grandes fuentes de 
energía y potencial humano, la situación privilegiada de su 
territorio para albergar el potencial de la humanidad, bien puede 



Una crítica latinoamericana a la fenomenología
de Heidegger y Ricoeur 45

trocarse imprevistamente en signos negativos. En un error vivir
soñando en América como “reino del futuro”. El futuro puede
hacer que América resulte un botín apetecido para cualquier
imperialismo”. (Mayz Vallenilla, 1979:23). [Cursivas desta-
cadas por el investigador]

Por otro lado, la dictadura argentina reprimió y exilió a fi-
lósofos de izquierda como Dussel, y esto afectó sus ideas sobre
dominación y liberación. Escapando de la misma violencia, Ro-
dolfo Kush encontró refugio con los quechuas en las montañas al
sur del Perú. De esta experiencia escribió su análisis ontológico de
los quechuas y su relación con la cultura popular del continente en
América Profunda (Kush, 1999). Ninguno de los filósofos mencio-
nados tomó en cuenta lo heterogéneo de la realidad latinoamerica-
na, pero aun así en cada una de sus filosofías se puede presenciar
unas de las múltiples “pequeñas historias” de los latinoamericanos
por las que Castro-Gómez aboga.

Lo heterogéneo de estos autores no viene de la posesión de
una esencia latinoamericana homogénea, sino de las experiencias
personales de sus autores. Esta autenticidad es, además, diferente,
ya que ellos explícitamente expanden una limitada versión de la au-
tenticidad y la autocomprensión. La versión débil del argumento de
este libro, pero la que debería ser menos controversial, es que Mayz
Vallenilla y Dussel han tenido vivencias con las que han construido
sus identidades, y en el marco de Ricoeur y Heidegger, estas expe-
riencias de autocomprensión salen de lo descrito por los europeos,
que ha de aplicar a todo el mundo en todas las épocas. Como se
recuerda, la fenomenología es el estudio, en primera persona, de las
experiencias y, como tal, Dussel y Mayz Vallenilla hablan, en parte,
de sus experiencias personales. Sus experiencias de autocompren-
sión, de comprenderse como algo que ha de ser, de verse como
Otro, “incluso en los pasillos de las universidades europeas”.





47

IV

Los intelectuales de la periferia y su 
relación con el centro

En el capítulo anterior se menciona un tema que necesita ser 
discutido explícitamente: el rol del intelectual de la periferia al ex-
presar los rasgos característicos de su cultura. ¿Está el intelectual 
hablando por su pueblo, o describiéndolo? ¿Es posible describir-
los adecuadamente o están estos bosquejos culturales destinados a 
servir a los intereses del centro, quienes simplifican y degradan la 
cultura de las colonias o excolonias?

Hasta ahora el argumento ha sido que, al leer la representación 
cultural en la obra de los autores latinoamericanos como regional, 
se puede romper la visión homogénea de América Latina, visión 
que favorece la representación centralista del Otro homogéneo. En 
este capítulo argumenta el autor de este libro que el intelectual de la 
periferia, además de hablar por o hablar del Otro, del subalterno, 
puede hablarle directamente a ellos. Se ve cómo Dussel específi-
camente intenta concientizar a los latinoamericanos de su alteridad 
para que logren entrar en el proceso hermenéutico de autocompren-
sión que les permitirá hablar de su realidad.

Antes de profundizar en cómo Dussel logra esta tercera op-
ción, preparé el marco teórico poscolonial con el cual Spivak cri-
tica a Foucault y Deleuze en Can the Subaltern Speak? (¿Puede 
el subalterno hablar?) ¿Quién es el subalterno? Spivak define al 



 
48 Daniel DaviD Sega neuman

subalterno, en el caso de India, como la diferencia demográfica
entre toda la población de India y los grupos dominantes, nativos
o foráneos, que ejercen su influencia al nivel de la India holística.
Esta diferencia vendría a ser los grupos dominantes al nivel local y
el resto de la población (Spivak, 1994:79). Se ve que hay mucho
en común entre el Otro como el miembro de la periferia de Dussel
y el subalterno de Spivak. De hecho, Spivak usa el “Otro” y “sub-
alterno” para referirse a la misma población. Ahora, si se 
argumenta que Dussel le habla directamente al subalterno con el 
afán de posibilitar su propia voz, primero se ha de responder el por 
qué no pueden hablar.

Véase lo que Foucault tiene que decir acerca del rol del inte-
lectual. El francés proclama que las clases oprimidas son sabias y
conscientes de su condición, y por lo tanto el trabajo del intelectual
ya no es iluminarles la conciencia de clases, sólo le queda unirse
a sus tropas para advertirles como las estructuras de poder en la
sociedad les afectan negativamente.

En el levantamiento más reciente10 el intelectual descubrió que
las masas ya no lo necesitan para aprender: ya saben perfecta-
mente bien, y sin ilusión; saben más que él y ciertamente son
capaces de expresarse por sí mismas. Pero existe un sistema
de poder que bloquea, prohíbe, e invalida este discurso y este
conocimiento (…) Los intelectuales mismos son parte de este
sistema de poder – la idea de su responsabilidad por la “con-
ciencia” y el discurso forman parte de este sistema. (Foucault,
1996:207)

El objetivo del intelectual ya no es crear conciencia de clases,
pero luchar al lado de los oprimidos al subvertir las estructuras de
poder que los oprimen dándoles un espacio para expresarse.

10	 El Mayo Francés.



Una crítica latinoamericana a la fenomenología
de Heidegger y Ricoeur 49

Esta lucha en contra del poder, una lucha enfocada en revelar y
deshacer el poder donde es más invisible e incidente. No lucha-
mos para un “despertar de conciencia”, (…) sino para tomar el
poder; es una actividad conducida al lado de aquellos quienes
luchan por el poder, y no tiene que ver con iluminarlos desde
la seguridad de la distancia. (Foucault, 1996:208)

Un ejemplo de eso el Grouped’infonnation de prisons que
Foucault organizó, donde los prisioneros obtuvieron un espa-
cio en el cual podían hablar y expresarse, y por el cual Foucault
descubrió que ya poseían “sus propias teorías individuales de las
prisiones” (Foucault, 1996:209). Por lo tanto, el intelectual
debe, como máximo, analizar las estructuras de poder y subvertir
al sistema al lograr que los oprimidos sean escuchados.

Spivak comienza su crítica señalando que Deleuze y Foucault
no toman en cuenta la división internacional del trabajo, ni la es-
tructura economía de los centros, ni las ideologías estadistas de sus
habitantes, ni a los obreros de las periferias y su lucha particular.
En el marco de Foucault, el rol del intelectual no es el de ser críti-
cos de las ideologías del centro con las periferias, ni tampoco el de
señalar como estas ideologías afectan el discurso de los oprimidos.
Foucault y Deleuze presentan un marco que elimina las necesida-
des específicas del tercer mundo al referirse a los problemas a en-
frentar bajo “la lucha de los obreros”. Cuando un marco teórico no
incluye la división internacional del trabajo se vuelve inadecuado
para criticar la ideología del imperialismo que agrava esta división
del trabajo, ideología que puede escucharse, incluso, en el discurso
del propio subalterno.

También, al proclamar el trabajo teorético como práctico, De-
leuze y Foucault no logran distinguir entre dos usos de la palabra
“representación”. Debido a esto el trabajo teórico deja de ser crítico
del mensaje producido por las masas, y elimina la habilidad auto-
critica del intelectual (uno solo puede criticar como una teoría es
aplicada, pero no la teoría en sí). Esto es explícito cuando Deleuze



 
50 Daniel DaviD Sega neuman

escribe: “Una teoría es como una caja de herramientas, nada que
ver con el significante”, a lo que Spivak responde:

Considerando que el verbalismo del mundo teorético y su
acceso a cualquier mundo definido en oposición a él como
“práctico” es irreducible, tal declaración sólo ayuda a aquel
intelectual ansioso por demostrar que el trabajo intelectual es
como el trabajo manual (…) Dos sentidos de representación
se están empleando al mismo tiempo: representación como en
“hablando por”, como en la política, y representación como
“re-presentación”, como en arte o filosofía. Como la teoría
es únicamente acción, el teórico no representa (habla por) el
grupo oprimido. Precisamente, el sujeto no es visto como una
conciencia representativa (una conciencia que re-presenta la
realidad adecuadamente). (Spivak, 1994:70)

Al eliminar el significante de la teoría, convirtiéndola en una
caja de herramientas, la crítica a la ideología se vuelve imposible.
El intelectual ya no ha de representar o describir la realidad, sólo
ha de actuar. Una crítica de la ideología del centro acerca de la
periferia, una crítica de la Totalidad de lo Mismo en las colonias
y excolonias, esto es lo que pide Spivak. Al construir un marco en
dónde el intelectual no puede efectuar tal crítica, debido al sentido
netamente pragmático de la teoría, Foucault y Deleuze favorecen 
la domesticación del Otro frente a Europa. El intelectual del centro 
es incapaz de criticar el imperialismo frente a su propia cultura.

En la conversación entre Foucault y Deleuze, el problema parece
ser la falta de representación, del significante (…); la teoría en un
relevo de la práctica (…), y el oprimido sabe y habla por sí mismo.
Además, el intelectual, quien no es ninguno de estos S/sujetos,
se vuelve transparente en la carrera de relevos, ya que ellos sólo
reportan acerca del sujeto no-representado y analizan (sin analizar)
el funcionamiento de (el sujeto innombrado que irreduciblemente
está presupuesto por) el poder y el deseo. (Spivak, 1994:74)



Una crítica latinoamericana a la fenomenología  
de Heidegger y Ricoeur	 51

Deleuze y Foucault han convertido la teoría en práctica ha-
ciendo inviable una crítica a la ideología y porque han olvidado 
la división internacional del trabajo su propuesta para el rol del 
intelectual es completamente inválida para el intelectual de la pe-
riferia. El intelectual de la periferia no puede limitarse a abrirle 
espacios a las masas para que se expresen, es necesario para ellos 
ser críticos del imperialismo. De hecho, Dussel sugiere que esta 
crítica debe ocurrir –al irrumpir la Totalidad del centro afirmán-
dose como Otro– para que las masas tengan voz. Sin este paso, la 
autocomprensión de las masas estará subyugada por el sujeto de 
la cultura del occidente de Europa. Véase el rol que Dussel toma 
frente al Otro:

Negar la exterioridad del sistema es afirmar el sistema en su 
fundamento, por cuanto lo negado o determinado en el sistema 
(el oprimido) es otro. Para poder negar lo negado en el sistema 
es necesario antes efectuar la afirmación de lo que el oprimido 
es como exterioridad. La liberación es entonces una acción 
compleja construida por un doble momento. Liberarse es dejar 
la prisión (negar la negación). Pero antes es afirmación de la 
historia que fue anterior y exterior a la prisión (la del preso 
antes de estar en la cárcel). (Dussel, 2011: 108)

Aquí Dussel no habla por el Otro o acerca del Otro, sino que 
le habla al Otro. Le llama a afirmarse como exterior al sistema, ese 
ha sido su discurso a través de los años. Sin embargo, al hablarle 
al Otro también lo re-presenta, y por lo tanto Dussel también debe 
hablar del Otro:

Ahora bien, el pueblo es el Otro. Hablamos del pueblo pobre, 
el pueblo de los analfabetas para los alfabetizados, el pueblo de 
los incultos para los cultos. Lo interesante es que, justamente 
porque carece de cultura, ese pueblo tiene garantías de no alie-
nación. (Dussel, 1995:136)



 
52 Daniel DaviD Sega neuman

El Otro como “el pueblo”, el pobre y analfabeta, pinta con
una misma brocha a millones de individuos alrededor del globo. Es
este hablar de donde Dussel cae en la crítica de Castro-Gómez, ya
que utiliza una categoría homogénea que ignora las diferencias que
existe entre los latinoamericanos. Esto elimina a su vez los proble-
mas asociados con estas diferencias y apoya a la visión imperial del
Otro como un sujeto homogéneo y domesticado. Los sujetos ha 
ser liberados en la obra de Dussel son todos los pueblos de la 
periferia, en donde él incluye hasta pueblos con pasados 
imperiales como el mundo árabe o China.

Desde la Alteridad surge un nuevo pensar ya no dialéctico sino
analéctico y, poco a poco, nos internamos en lo desconocido por
la filosofía moderna, para la filosofía europea presente, para el
pensar logológico, instaurando una antropología latinoameri-
cana con la pretensión de ser la cuarta edad de la filosofía y la
real filosofía contemporánea post-imperial, válida no sólo para
América Latina, sino igualmente para el mundo árabe, el África
negra, la India, el Sudeste asiático y la China. (Dussel, 1977:12)

Como se ve como Dussel toma el rol denominado por Spi-
vak como el Informante Nativo, quien es un personaje usado para
transformar aquello que es absolutamente Otro en Lo Mismo. Esto
es, un personaje (ficcional o real) que es supuesto nativo de la cul-
tura de la que se está hablando, y que se usa como escusa en un
argumento que transforma a esta cultura en un Otro domesticado
y comprensible por el centro (Spivak, 1999:7). Todos los pobres
son iguales, pueden ser vistos como homogéneos. Las periferias,
China, India, etc. pasarán por el mismo proceso de liberación
descrito por Dussel desde su perspectiva latinoamericana, argenti-
na y mendocina. Esta es la peor falla de Dussel, y convierte a una
teoría crítica del imperialismo en una teoría que fracasa a la hora de
romper la homogeneidad del Otro, homogeneidad que beneficia el
imperialismo que él critica.



Una crítica latinoamericana a la fenomenología
de Heidegger y Ricoeur 53

Un ejemplo de esta práctica yace en como la cultura
mexicana en los Estados Unidos se confunde con una cultura
holística latinoamericana que no existe, ya que el subcontinente
es demasiado heterogéneo como para que tal término tenga un
único referente. Esta homogenización de la cultura lati-
noamericana por Dussel sirve a los intereses de quienes quieren
caricaturizar a las culturas latinoamericanas. Estas descripciones
erróneas afectan a aquellos que viven en la periferia, y hay que
tener cuidado al hablar de la propia cultura, cuidado de no caer en
retratos que refuercen las imágenes simplistas del centro.

Hasta aquí se ha argumentado que Dussel describe (habla acer-
ca de) las masas de su cultura, y de otras culturas consideradas por
él como periferia. Uno de los principales propósitos de su obra es
hablarle al Otro para liberarlo. Esto se acerca al rol tradicional del
intelectual según Foucault y Deleuze, quienes no lo creen necesario
ya que las masas “saben por si mismas”. El problema expuesto por
Dussel en el proceso de autocomprensión en América Latina niega
esta idea, en tanto que la ideología del centro les ha impuesto a las
masas su propia interpretación a través de la conquista y la evan-
gelización. Esta realidad histórica hace necesario concientizar a las
masas de esta ideología, lo que reinstaura en las periferias el anti-
guo rol del intelectual quien se enfrenta a los intereses del centro.
Recuérdese, sin embargo, que la liberación empieza por afirmarse
ante el centro como Otro. Al hacer esto Dussel se dirige a una
audiencia distinta: los lectores del centro.

Europa no puede liberarse por sí, somos nosotros los que de-
bemos interpelarla. Nuestra filosofía irrumpe en Europa y le
proclama: “Ustedes, con su ego cogito, nos han totalizado como
cosas dentro de su mundo; cuando nos respeten como otros,
entonces, solo entonces, ustedes mismos podrán ser libres”. De
manera, que no se va a encontrar en Europa la salida de Euro-
pa, sino que son los oprimidos los que mostrarán dicha salida.



 
54 Daniel DaviD Sega neuman

Seremos nosotros las naciones pobres. ¿Por qué? Porque las
naciones pobres son el futuro de la historia. (Dussel, 1995:138)

Aquí Dussel le habla a Europa. Entonces a través de su obra el
argentino toma dos roles. Uno es hablarle al oprimido y concienti-
zarlo de su alteridad en la división internacional del trabajo: el rol
tradicional del intelectual. Otro rol es hablarles a los intelectuales
del centro, señalando la importancia de la división laboral, con-
cientizándolos de la alteridad de la periferia. Un tercer rol para 
los intelectuales de la periferia, propuesto aquí, sería el de romper
la imagen del Otro homogéneo al mostrar las diferencias regionales
dentro de las regiones periféricas que han sido simplificadas e igua-
ladas. Romper esta imagen no sólo para el centro, la metrópolis,
sino también para la gente de su propio país quien ha consumido
la narrativa nacionalista durante años. En este último punto Dussel
falla, y sólo es rescatable si se lee su obra considerando fuertemen-
te el contexto en el que fue escrito, como un testamento de dónde
y cuándo se escribió, mientras se ignoran las categorías que homo-
genizan al continente.

Se replantea, entonces, una lectura regional de los latinoame-
ricanos mencionados en este libro, ya que, al leerlos en conjunto, se
pueden presenciar las “pequeñas historias” que muestran lo hetero-
géneo del continente. Aún así, la crítica de Castro-Gómez sigue en
pie; no se puede ignorar que estos autores trabajan con categorías
homogéneas. Pero incluso considerando esta lectura textual el caso
de Dussel no es tan sencillo. Como se ha mencionado antes, la
posibilidad de distintas experiencias de autocomprensión expuesta
por Dussel explica el por qué Dussel y Mayz Vallenilla tuvieron
experiencias distintas a las permitidas por las filosofías de Heide-
gger y Ricoeur. Debido a eso, la crítica al eurocentrismo de Dussel
también sigue en pie.

Se puede ver a la filosofía de Dussel como una respuesta a la
interrogante del rol del intelectual de la periferia con relación a las
personas que no tienen los medios para expresar sus pensamientos



Una crítica latinoamericana a la fenomenología
de Heidegger y Ricoeur 55

e interpretaciones. Primero, el intelectual puede hablar del Otro
que está siendo caricaturizado por el centro, rompiendo el Otro
homogéneo al describir al menos una región particular de su país
que conoce bien. Segundo, puede hablarle al Otro para percatarlo
de su rol en la división internacional del trabajo y de su alteridad.
Tercero, el intelectual puede hablarle al centro, ya sea criticando
directamente el centrismo de sus teorías o simplemente reportando
las particularidades de las experiencias vividas en los márgenes del
sistema. A lo largo de su obra Dussel logra las últimas dos de las
tres acciones, pero no se ve hablando por el Otro, como un repre-
sentante político, como lo haría el líder de un partido o un sindica-
to. Ese rol del intelectual, criticado por Foucault, Deleuze, parece
haber terminado también en la visión de Dussel (al menos que el
intelectual decida ser un político de carrera).

A pesar de sus fallas, Dussel logra una crítica al imperialismo
y, al hacerlo, su contribución no sirve a los intereses del centro,
incluso incluyendo sus categorías homogéneas. Aunque él puede
tomar el rol del Informante Nativo, la domesticación del Otro es a
lo que se opone explícitamente. Como Dussel señala, el Otro “no
puede ser interpretado, estudiado, o analizado, desde el sistema”
(Dussel, 2001:86). Debido a esto, su rol como intelectual se
asemeja el deseado por Spivak, ya que ella también plantea que la
lucha de los trabajadores de la periferia se halla afuera del marco
teórico de los intelectuales del centro, particularmente Deleuze,
Foucault y otros filósofos franceses (Spivak, 1994:75). En este
tono, asemejando a Dussel con Spivak, se concluye el capítulo
con una cita de Spivak que se puede aplicar a la obra de Dussel:

Ninguna perspectiva crítica del imperialismo puede convertir
al Otro en un yo, porque el proyecto del imperialismo histó-
ricamente siempre ya ha refractado lo que pudo haber sido lo
Otro absoluto en Otro domesticado que consolida al propio
imperialismo (Spivak, 1999:130)





57

Observaciones finales

Se inició con Dussel y Mayz Vallenilla y sus críticas a la feno-
menología de Heidegger y Ricoeur. El “no-ser-siempre-todavía” de
Mayz Vallenilla no goza de la misma estructura temporal de Dasein
de Heidegger, y existen escenarios socioculturales e históricos en
los que la hermenéutica de Ricoeur se vuelve imposible de utilizar.
Debido a esto, nuevas nociones de identidad y autocomprensión tu-
vieron que ser desarrolladas (específicamente, verse como “Otro” al
“descubrir el hecho de la dominación”). Castro-Gómez demostró 
que estos filósofos latinoamericanos, y todo el proyecto de la 
identidad latinoamericana, fracasan al excluir lo heterogéneo del 
subcontinente latinoamericano.

Como ha de ser esperado con conceptos universales, algunas
experiencias han sido excluidas en la filosofía de Heidegger y Ri-
coeur. Téngase en cuenta, sin embargo, que estos contraejemplos
no son sólo patologías, esto es, contraejemplos rebuscados e irrele-
vantes: Mayz Vallenilla y Dussel estaban intentando expresar la ex-
periencia de todo un subcontinente. Aun así, vale señalar que, en su
intento de describir esta experiencia, cayeron en la universalización
y excluyeron lo heterogéneo del mismo subcontinente. A pesar de
eso merece recalcar que hay valor en intentar capturar las semejan-
zas que se puedan tener (aunque sea factible una equivocación) en
vez de enfocarse en las diferencias. Pensando pragmáticamente, si



 
58	 Daniel David Sega Neuman

es útil (como muchas veces lo es) agrupar a una población en unas 
pocas categorías, entonces, en general, no interesa si se excluye 
una experiencia en particular. Eso sí, hay que ejercer precaución, 
ya que la exclusión sistemática es también una forma de opresión. 
He aquí la gran importancia y utilidad de señalar en donde fallan 
las generalizaciones.

Las generalizaciones de Dussel y Mayz Vallenilla sirven de 
ejemplo de generalizaciones útiles. “Lo latinoamericano” puede 
referirse a “el que vive en expectación de su mundo advenidero” o 
“el dominado de la periferia”; al vivir en Latinoamérica, se puede 
experimentar el contexto cultural e histórico que dio luz a estas ca-
tegorías, y en ellas resaltan algunos aspectos de esa experiencia. Al 
leer las distintas ideas de los autores latinoamericanos, se adquiere 
una idea de a lo que refiere esta categoría (“lo latinoamericano”), 
incluso si nadie logra dar una respuesta satisfactoria, o si no hay un 
único significado para el significante “lo latinoamericano”.

Se está en presencia de un término que resiste ser definido (lo 
que no debería de sorprender a nadie dado todo el alcance que la 
categoría pretende abarcar). Esto recuerda el ejemplo de Wittgens-
tein con la palabra “juego” en Investigaciones Filosóficas; la me-
jor forma de estudiar “lo latinoamericano” es estudiar las distintas 
ocurrencias del término, dentro y fuera del ámbito académico, las 
múltiples respuestas a la cuestión de la identidad latinoamericana 
y su comprensión.

Lo latinoamericano no debe verse como un significante sin 
significado. Ya que, cuando el término se utiliza en el lenguaje or-
dinario para describir algo considerado latinoamericano, quizás re-
firiéndose a alguna característica compartida por varios países de la 
región, el término tiene un significado, aunque este no cabe dentro 
del marco de significantes y significados pero más bien dentro de 
la idea de los juegos del lenguaje que se emplea al usar el término. 
La categoría es usada en una multiplicidad de maneras, y aunque 
no haya un concepto único detrás de esta, aún hay un espacio para 
reflexiones acerca de lo que significa ser latinoamericano, y estas 



Una crítica latinoamericana a la fenomenología
de Heidegger y Ricoeur 59

reflexiones deberían partir del como el término “latinoamericano”
es usado en la cultura popular. Al hacer esto el Otro homogéneo se
deshace es sus diferentes partes, y esto destruye la agenda imperia-
lista constantemente criticada por el intelectual de la periferia.

En este disertar se repasan dos tomas propias en el asunto de la
identidad latinoamericana, y se balancea los discursos de identidad
con una crítica importante a los términos homogeneizadores, en un
intento de familiarizar al lector con el contexto en que las críticas
a Ricoeur y Heidegger fueron formuladas. Se espera, sin embargo,
haber logrado más; aunque el ensayo haya empezado como 
una crítica a la fenomenología; se aspira el haber transmitido una 
idea o bosquejo de lo latinoamericano.





61

Bibliografía

Castro-Gómez, S. (2011): Crítica de la Razón Latinoamericana. Bogotá: 
Pontífica Universidad Javeriana.

Dussel, E. (1977): Filosofía Ética Latinoamericana I. México: Edicol.

Dussel, E. (1993): Apel, Ricoeur, Rorty y la filosofía de la liberación: con 
respuestas de Karl-Otto Apel y Paul Ricoeur. Guadalajara: Univer-
sidad de Guadalajara. Obtenido de http://bibliotecavirtual.clacso.
org.ar/clacso/otros/20111218052727/APEL.pdf

Dussel, E. (1995): Introducción a la Filosofía de la Liberación. Bogotá: 
Editorial Nueva América.

Dussel, E. (2011): Filosofía de la Liberación. México: Fondo Económico 
Cultural.

Foucault, M. (1996): Language, Counter-Memory, Practice. Ithaca: Cor-
nell University Press.

Heidegger, M. (2009): Ser y Tiempo. (J. E. Rivera, Trad.) Santiago: Phi-
losophia.cl. Obtenido de www.philosophía.cl

Husserl, E. (2002): The Phenomenology of Internal Time Consciousness. 
En D. Moran, & T. Mooney, The Phenomenology Reader (págs. 
109-123). Routledge: New York.

Kush, R. (1999): América Profunda. Buenos Aires: Editorial Biblos.

Levinas, E. (2002): Totalidad e Infinito: Ensayo sobre la Exterioridad. 
Madrid: Sígueme Salamanca.



 
62	 Daniel David Sega Neuman

Leyva, G. (1995): Modernidad y Exterioridad en Latinoamérica. La pro-
puesta de la filosofía de la liberación. Dissens (1), 11-32.

Mayz Vallenilla, E. M. (1979): El Problema de América. Centro de Estu-
dios Latinoamericanos, 1-30.

Ricoeur, P. (2002a): Fenomenología y Hermeneútica: Desde Husserl... 
En P. Ricoeur, Del Texto a La Acción: Ensayos de Hermeneútica II 
(págs. 39-60). México: Fondo de Cultura Económica.

Ricoeur, P. (2002b): Hermeneútica y crítica de las ideologías. En P. Ri-
coeur, Del Texto a La Acción: Ensayos de Hermeneútica II. México: 
Fondo de Cultura Económica.

Spivak, G. C. (1994): Can the Subaltern Speak? En L. C. Patrick Wi-
lliams, Colonial Discourse and Post-Colonial Theory (págs. 66-
111). New York: Columbia University Press.

Spivak, G. C. (1999): Critique of Postcolonial Reason. Cambridge: Har-
vard University Press.

Wittgenstein, L. (1953): Philosophical Investigations. Oxford: Blac-
kwell.

Zea, L. (1978): Filosofía de la Historia Americana. México D.F.: Fondo 
de Cultura Económica.

Zea, L. (1989): Filosofía Latinoamericana como Filosofía Sin Más. Mé-
xico, DF: Siglo Veintiuno.



UNA CRÍTICA LATINOAMERICANA
A LA FENOMENOLOGÍA DE HEIDEGGER Y RICOEUR

Se terminó de imprimir en julio de 2023
en los talleres gráficos de Ediciones Astro Data, S.A.

edicionesastrodata@gmail.com
Maracaibo, Venezuela







COLLECTION 
University Texts 

LUZ books

The Academic Vice-Rectory for the University of Zulia, aware of the im-
portance that the book has as a tool to strengthen essential tasks such as teaching 
and research, presents its collection of books that, from its Publications Coun-
cil, go out to reveal the intellectual diversity that characterizes our institution. 
More than an editorial project made reality, this collection gives tangible form 
to the knowledge that both teachers and researchers produce in their multiple 
activities of pre- and post-graduate school, making the academic relationship 
between teachers and students a reality, as the fundamental pillar a university.

The University Texts collection expands its dimensions with the brilliance of
these new titles, which from now on will add to the unwavering task of illumi-
nating the paths of study, inquiry and reflection, converted from their pages into
routes of discovery, knowledge and pleasure, which are ultimately the potential
of any text. Taste and knowledge, as the most fervent book lovers have always
told us. And it is that these titles come to promote what was already done ini-
tially: enrich the bibliographic heritage of the university academy, make tangible
the knowledge produced in our alma mater, give prestige to our staff that tire-
lessly makes possible the diverse expression of knowledge, transfer the great
achievements for the achievement of the collective good and, with the intensity
of a community that exists made a benchmark of splendor, radiate our work to
the region and the country that we all are.

The books that continue to emerge from today from the Publications Council
of the LUZ Academic Vice-Rector’s Office, express a joint effort with various
public and private institutions that believed in our editorial project, and tran-
scended the mere formalities of alliances-contributions, to identify with the tran-
scendental work of multiplying the university bibliographic heritage. With the
growth of the University Texts collection, the possibilities of growing as creators
become imponderable and allow us to meet perennially in the infinite journey of
the search for knowledge. And it is that as Oscar Wilde said, Reading a book is
like reading ourselves. And this is a noble and extraordinary task.

Prof. Judith Aular de Durán
Rector of the University of Zulia



A Latin American Critique of the
Phenomenology of Heidegger and Ricoeur



University of Zulia
University Authorities

Dra. Judith Aular de Durán
Rector

Dr. Clotilde Navarro Urbaneja
Academic Vice-Chancellor (In Charge)

Dra. Marlene Primera Galué
Administrative Vice-Chancellor (In Charge)

Dra. Ixora Gómez Salazar
Secretary (In Charge)

Council of Publications of the
Academic Vice-Chancellor

Dra. Judith Aular de Durán
Director

Mg. Sc. Livio Roberto De Los Ríos Pirela
Coordinator



Daniel David Sega Neuman

A Latin American Critique
of the Phenomenology of
Heidegger and Ricoeur

University of Zulia

Collection of University Texts

Editions of the Academic Vice-Chancellor



 
 
 
© A Latin American Critique of the Phenomenology
 of Heidegger and Ricoeur
 Daniel DaviD Sega neuman

s

	 Collection of University Texts 
	 Editions of the Academic Vice-Chancellor  
	 University of Zulia

 
 
All rights reserved. 
 

First edition, 2023
     ISBN 978-980-402-295-1 (softcover)
 ISBN 978-980-402-291-3 (digital)
 Depósito legal ZU2020000011 (digital)

Cover: 
	 Isabella Rivas 

 
Cover image:
 “Casa de la abuela” (2015)
 Photography of José Domingo González de Ondiz

 
 
 
 
 
Layout and printing: 
Ediciones Astro Data S.A. 
Maracaibo, Venezuela 
edicionesastrodata@gmail.com



To my sister cousin Jaquie.

Rest in Peace





This book would have not been possible 
without the comments and edition of 
Livio De Los Ríos, Girish Duvvuri, 
Maria Isabel Neuman, Cristina 
Castro and Arika Egan, as well as my 
professor Michael Strawer.

Thanks to you all.





Contents

Preface . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  13

Note from the author . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  17

Introduction . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  19

I. Self-understating without having-been . . . . . . . . . . . . .  25

II. Dussel’s Latin American hermeneutics . . . . . . . . . . . . .  33

III. The heterogeneity of Latin America . . . . . . . . . . . . . . .  39

IV. The intellectual of the periphery and the postcolonial
 critique . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  47

Final remarks  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  57

Bibliography . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  61





13

Preface

The value of any philosophical work lies in the power of its 
questions, and Daniel Sega Neuman raises several highly signifi-
cant questions in his A Latin American Critique of the Phenom-
enology of Heidegger and Ricoeur. Is phenomenology essential-
ly Eurocentric and what does it even mean to ask this question? 
Clearly, the historical foundations of the philosophical movement 
known as “phenomenology” are Eurocentric insofar as the founder 
of phenomenology, Edmund Husserl (1859-1938), and his greatest 
student Martin Heidegger (1889-1976), develop their major writ-
ings on the European continent (in various cities in Germany to 
be more specific). However, given that these investigations, espe-
cially in Husserl, are devoted to the development of “pure phe-
nomenology”–which is essentially a methodology for describing 
the structures of consciousness or human subjectivity– we are led 
to wonder about the possibility of any such enterprise. Although 
Sega Neuman does not consider whether the concepts of “inten-
tionality” and “experience” are fundamentally Eurocentric, he does 
raise concerns about any universal philosophy, particularly one that 
claims universality and yet fails to account for the meaning of Latin 
American experiences of Being-in-the-world. Thus, Sega Neuman 
focuses his initial criticism on Heidegger, who in Being and Time, 
famously defines philosophy as “universal phenomenological on-



 
14	 Daniel David Sega Neuman

tology” that “takes its departure from the hermeneutic of Dasein.” 
With the help of two Latin American philosophers, Ernesto Mayz 
Vallenilla (1925-2015) and Enrique Dussel (1934–), Sega Neuman 
shows that there are serious limitations to Heidegger’s existential 
analytic of Dasein, as well as Paul Ricoeur’s hermeneutics.

Sega Neuman’s work is rich and complex, and he raises many 
important questions, including what it would mean for there to be 
an authentic Latin American philosophy and how Latin Americans 
should understand themselves in relation to such a philosophy. He 
shows how Mayz Vallenilla’s The Problem of America is central to 
thinking about these questions, for it calls into question the specific 
historical understanding of Dasein found in Heidegger. According 
to Mayz Vallenilla, the Latin America experience of the world in-
vokes a sense of newness and calls for a relation to the future rather 
than being “stretched out” such that one must go back to the past in 
order to achieve authentic understanding. According to Sega Neu-
man, this means that “Dasein cannot be Latin American.”

Does the development of hermeneutics in the work of Paul 
Ricouer (1913-2005) help us to better understand the process of 
interpretation for self-understanding? According to Sega Neu-
man, although Ricoeur’s thinking on the relevance of alterity to 
self-understanding may seem to be an improvement to Heidegger’s 
conception of understanding in Dasein, Dussel’s philosophy of lib-
eration shows that self-understanding is not possible under the con-
dition of domination. Thus, where Ricoeurian philosophy with its 
idealized hermeneutics ends is where the philosophy of liberation 
begins, and it is only when engaged in the practical process of lib-
eration that the conditions for the possibility of self-understanding 
may be met. Interestingly, for Dussel this opens a new, fourth, era 
of philosophy.

Perhaps modelling the dialectic of self-understanding in his 
own work, Sega Neuman then turns a critical eye towards Mayz 
Vallenilla, Dussel, and others, who appear to engage in discourse 
similar to the European phenomenologists and assume that “Latin 



A Latin American critique of the phenomenology  
of Heidegger and Ricoeur	 15

America” refers to a homogeneous set of experiences. Here the 
work of Santiago Castro-Gómez (1958–) is investigated to show the 
heterogeneity of Latin American culture and philosophical thought, 
but Sega Neuman also exposes problems in Castro-Gómez’s analy-
sis. Ultimately, the works of Mayz Vallenilla, Dussel, Castro-Gó-
mez, and other Latin American philosophers and novelists are all 
based on original personal experiences, and when viewed together, 
they help us to better understand the complexity of Latin America’s 
heterogeneity.

Sega Neuman’s last big question involves “the intellectual 
of the periphery” and whether it is possible for the intellectual to 
speak for the people without somehow portraying them inaccurate-
ly based on her own unavoidable hermeneutical prejudices. Here 
Sega Neuman invokes the critical work of Gayatri Chakravorty 
Spivak (1942–) in relation to Dussel, who, instead of speaking for 
others, speaks of and, most importantly, speaks to others in order to 
help them in the process of unfolding their own self-understanding 
when confronted with imperialism.

I am very pleased that Sega Neuman’s work is being pub-
lished, as it offers readers valuable philosophical reflections that 
promote multicultural philosophizing on self-understanding, per-
sonal identity, and the status of philosophical thinking itself.

Michael Strawser 
Professor of Philosophy 

University of Central Florida





17

Note from the author

This work had its origin in a phenomenology undergrad lec-
ture given by Michael Strawser at the University of Central Florida.
The original intent of what started as an essay was to show the pro-
fessor that there was a relevant philosophy school in Latin America
that has produced strong critiques to Euro and Western-centrism. 
“Is there a Latin America Philosophy as Pragmatism is to the 
United States?” –he asked. “More or less” I said. It was truly 
hard to explain, but at the end I managed to convey to him part 
of what the Latin American philosophical production is about.

The essay was attempting to do two things: to introduce the
reader to some Latin American authors—giving a sketch of the
question of Latin American identity—and, at the same time,
issue a critique of Heidegger and Ricoeur's work. A few month
later, a newly found friend, Cristina Castro, from Bogotá, read
the essay and loved it. She told me that it had helped her un-
derstand her place (or her lack of place) in Europe (at that time
we were both living in Oxford, England).

Attempting to concretize a discourse for myself, in the face 

of Europe, from a Latin American perspective, I used the works of 
Dussel and Spivak and wrote the fourth chapter of the book, dou-
bling down on the concept of self-understanding to combat my 
own feelings of alienation.



 
18 Daniel DaviD Sega neuman

From this book was born, with the publisher’s condition
that it had to be bilingual, which was a great idea. I made sure to
cite the English editions of the books when they exist (except for
Dussel’s La Filosofía de la Liberación, for which I translated the
Spanish version instead of using the existing translation), and I
kept the original edition of Critique of Latin American Reason I
used for the essay.



19

Is phenomenology a universal philosophy? From Husserl’s

solipsistic beginnings in the Cartesian meditations and Ideas I, to
Levinas’ Totality and Infinity, phenomenology has expanded to
include general ontologies of the human being, hermeneutics,
and alterity. Many of the conclusions of these philosophers are
assumed to encompass all human experience, regardless of space
and time. Heidegger’s Dasein is not European, but a human be-
ing “in general,” and when Ricoeur claimed that one’s subjec-
tivity is to be found by understanding oneself “in front of the
text,” he meant that everyone is to enter in this hermeneutical
process in order to find (or define) our identity. These authors
write as if their work is applicable to everyone, regardless of the
reader’s particular cultural and historical moment. In this book I
shall attempt to show the limitations of some of Ricoer’s and Hei-
degger’s ideas with the help of two Latin American philosophers.
The subjective nature of phenomenology has encouraged many
Latin Americans to use it to find a place for an authentically Latin
American philosophy (or to counterargue that the idea of such a
philosophy doesn’t make sense) in response to an identity crisis
that the subcontinent has suffered for more than 100 years. One
of the most recurring themes in art and philosophy has been com-
ing to grasp with “that which is Latin American,  and whether
this is to be sui-generis or not. What does it mean to be Latin

Daniel
Text Box
Introduction



 
20 Daniel DaviD Sega neuman

American? How are we different than other cultures? In answering
these questions, philosophers from Latin America have examined
how they experience the world (Ernesto Mayz Vallenilla), they
have analyzed the possibility of finding such identity by a process
of hermeneutics (Enrique Dussel), they have looked for the au-
thenticity of their ontology1 in the Amerindian tradition (Rodolfo
Kush), or through a reading of Latin American history that reveals
its originality (Leopoldo Zea).2 This quest has also sprouted inter-
esting critiques of the generality of some of the European authors
within the European phenomenological tradition. Two of the most
influential of these critiques will be examined in this paper, spe-
cifically that of Dussel and Mayz Vallenilla.

Phenomenology is the study of human experience from a first-
person perspective. That is, through introspection of a personal,
subjective experience, we attempt to find its limits and what 
makes it possible. The conclusions of such a study are to then 
be generalized to other people. What makes an experience pos-
sible, or the limits of said experience, is similar for both of us; 
phenomenology makes this assumption, and it has been justified 
by psychology over the years. Joy or depression, for example, 
have a lot of similarities between different people. The concrete 
experience I’ll be discussing is that of self-understanding. All 
sense of identity is preceded by the experience of self-under-
standing, the moment in which my identity, my self, becomes ap-
parent, gets revealed before me. By reflecting on this experi-
ence, we are studying personal identity in the framework of phe-
nomenology, and within this reflection we’ll investigate about 
cultural identity, using the Latin American case as an example.

1	 Ontology is the study of the nature of being.

2	 For a more complete description of the trajectory of Latin America 
philosophy see Dussel’s essay: Philosophy in Latin America in the Twen-
tieths Century: Problems and Currents in Latin American Philosophy. 
Indiana University Press. 2003. 11-53.



A Latin American critique of the phenomenology
of Heidegger and Ricoeur 21

The argument will not be that phenomenology, as a purely de-
scriptive method, is not universal. I won’t consider the possibility
that the concepts of intentionality and experience, the as such, 
and so on, are Eurocentric–that there’s a difference that is not 
being considered between intentionality in some culture versus 
others. On the contrary, the philosophers considered in this work 
formulate their critique within phenomenology. The question will 
be directed at the results that some European philosophers, particu-
larly Ricoeur and Heidegger, arrive at by using phenomenology. 
Moreover, the argumentative strategy has the form of disproving 
a universal by finding a counter-example within the experience 
of Latin Americans; it may be that there are other exceptions to 
their philosophies, but I will focus only on the Latin American 
case.

First, I’ll evaluate the generality of Heidegger’s Desain. Does
Heidegger’s analysis encompass all human beings or is this an-
other case in which the archetype of humanity is based in an exclu-
sive European view? I’ll look for an answer within the philosophy
of Mayz Vallenilla, who in The Problem of America performs an
ontological analysis of the Latin American, running parallel and
close to the one found in Heidegger’s Being and Time, but with
the objective of finding a space for an original Latin American
philosophy.

Next, I’ll examine Enrique Dussel’s description of the process
of interpretation in a situation of domination. Ricoeur’s phenom-
enology will be seen to break-down under the political and eco-
nomic conditions of the people of Latin America. Likewise, The
Other will be considered now to be the poor, the indigenous, and
the peripheral people. We’ll see how this critique enables Dussel
to describe the conditions under which the Latin American is to
philosophize, and to respond the question of whether it can phi-
losophize under such condition.

In the third chapter, we will put these views under scrutiny
based on ideas drawn from Santiago Castro-Gomez’s Crítica de La
Razón Latinoamericana (The Critique of Latin American Reason).



 
22 Daniel DaviD Sega neuman

He claims that these philosophers, by generalizing the Latin Ameri-
can identity, are committing the same mistake of the Europeans
in creating categories that are not exhaustive of the heterogeneity
that is to be found in the sub-continent.3 We will coincide with the
Colombian philosopher in some of his points, but conclude that
while the sought-after postcolonial heterogeneity is not to be found
explicitly in these authors, their contributions are still more hetero-
geneous than their European counterparts.

This reflection will invite us to question what the role of the
intellectual in post-colonies is, and how it differs to the role intel-
lectuals in the center believe they should play. For this I’ll dwell
into Spivak’s seminal work, “Can the Subaltern Speak?,” from
which we’ll gain the perspective of an intellectual that has as a
priority to critique the ideology of imperialism. We’ll compare her
vision to Dussel’s and argue that they coincide and complement
each other. The difficulties of self-comprehension in front of impe-
rialism is the main issue confronted by Dussel when speaking of
the subaltern, and a solution is only possible through the critique
Spivak calls for.

In the end we’ll see that in the same way that European

philosophers fail to represent the heterogeneity of the world, Latin

American philosophers fail to represent their own diversity. Nev-
ertheless, the Latin American philosophers show clear awareness
of the international division of labor, of the situation of domina-
tion once suffered by the excolonies, and their distinct historical
condition. On the other hand, the Europeans mentioned, Foucault,
Deleuze, Heidegger and Ricoeur, do not include this in their frame-
works. These conditions, common in all Latin American countries,

3	 America is sometimes used by Latin American authors to refer to 
Latin America, sometimes to refer to the New World, what we call the 
American continent. In this framework Latin America and Anglo-Saxon 
America are roughly speaking two subcontinents within America, and I 
will refer to Latin America as a subcontinent.



A Latin American critique of the phenomenology
of Heidegger and Ricoeur 23

points to us that the term “that which is Latin American,” while it
does not refer to one specific thing, but a multiplicity, can be ana-
lyzed through this multiplicity of meanings that proliferate when
the term in used and interpreted.





I

	

For Heidegger, our essence as humans stems from the
ability to set goals for ourselves. His concept of Dasein [Being-
there] from Being and Time refers to the subject that can let
things be ready-at-hand for a particular “for-the-sake-of-
which.” That is, in their interactions with the things around 
them, the Dasein bestows meaning to its world by defining a
specific objective. This concept seems open enough to encom-
pass each of our own individualities insofar as we all have ob-
jectives in life that relay particular meanings to the environ-
ment around us (Heidegger, 1962:116). Having the ability of
defining these objectives, letting things be ready-at-hand for 
them, and thereby establishing a system of references within-the-
world, is one of the defining features of the Dasein. This descrip-
tion seems applicable to all, since we can relate to the idea of 
the objects in our environment acquiring a meaning once we 
define a goal. Can such an analysis fail to apply to all hu-
mans? Does Heidegger’s conception of humans as Dasein 
fail to include other ways of being?

The lack of universality doesn’t lie in the way in which we
may define our for-the-sake-of-which, but rather in the condi-
tions that Heidegger deems necessary for us to properly formulate
a for-the-sake-of-which. For this, Dasein needs to understand
its being-in-the-world. This understanding consists in seeing one-

I

Self-understating without having-been

Daniel
Text Box
25



 
26 Daniel DaviD Sega neuman

self in front of an aperture of existential possibilities at the moment
of defining our goals. I understand myself if I am open to all the
different ways I can be, I am open to the multiplicity of my being-
in-the-world. Heidegger refers to this aperture as the potentiality-
for-Being of Dasein.

If the term “understanding” is taken in a way which is pri-
mordially existential, it means to be projecting towards a
potentiality-for-Being for the sake of which any Dasein exists.
In understanding, one’s own potentialityfor-Being is disclosed
in such a way that one’s Dasein always knows understandingly
what it is capable of. It ‘knows’ this, however, not by having
discovered some fact, but by maintaining itself in an existential
possibility. (Heidegger, 2009:326)

This potentiality-for-Being is constituted by anticipating
(or getting-ahead) what it is immediately present, and therefore it
has an inherent component of futurity (which he calls resolute-
ness) because it consists in projecting yourself in a specific future.
To this, however, it must also correspond a “coming-back” that
refers to our past. Heidegger believes that to exist in this po-
tentiality-for-Being we are required to have in mind what we al-
ready are, our Being-as-having-been, which constitutes the past
component of our Being (what Heidegger calls repetition):

The authentic coming-towards-oneself of anticipatory resolute-
ness is at the same time a coming-back to one’s ownmost Self,
which has been thrown into its individualization. This ecstasy
makes it possible for Dasein to be able to takeover resolutely the
entity which it already is. In anticipating, Dasein brings itself
again forth into its ownmost potentiality-for-Being. If Being-
as-having been is authentic, we call it ‘repetition’. (Heidegger,
1962:388)



A Latin American critique of the phenomenology
of Heidegger and Ricoeur 27

This “coming-back” is what ultimately reveals what we al-
ready are, and it conforms the past aspect of Dasein’s temporal
being. A “coming-back” that correlates, or appears together with,
resoluteness, and that it is needed for us to apprehend “what we
already are,” our “Being-already.” This is emphasized later, when
Heidegger points out that “one’s ‘Being-already’ is disclosed in the
horizon of having been” (Heidegger, 1962:416): in order to under-
stand what we already are, we have to appeal to our past.

The lack of universality will also appear in the fact that this tem-
poral structure becomes fundamental for the historicity of Dasein:

Because Dasein, and only Dasein, is primordially historical, that
which historiological thematizing presents as a possible object
of research, must have the kind of Being of Dasein which has-
been-there. Along with any factical Dasain as Being-in-the-World
there is also, in each case, world-history.” (Heidegger, 1962:445)

Here the term “world-history” refers to the property of the
being of things within-the-world (which are the things encountered
by Dasein in its being-in-the-world) to “be-stretched-out” tempo-
rally, which ultimately corresponds to the fact that Dasain’s Being
is stretched out in this way.

According to the Venezuelan philosopher (and student of Hei-
degger) Ernesto Mayz Vallenilla in his essay El Problema de Amer-
ica4, it is precisely the lack of this “have-been-there” that character-
izes the experience of the self and the world for the Latin American5.

4 Let us recall that Mayz Vallenilla’s essay was not aiming at a critique of
Heidegger but rather towards an “original” Latin American philosophy.

5 Mayz Vallenilla calls its version of “Dasein” el hombre americano
(“the American men”). It is unclear whether his analysis was intended
to include Americans not from Latin America as well but given that the
final goal of his essay is to open a space to an “original” philosophy
for Latin America (which was an ongoing theme at the time) it seems



 
28 Daniel DaviD Sega neuman

The world is not experienced as something that “stretches out” into
the past in an historical way. This idea is a product of its time, in
which there was the notion in intellectual and artistic circles that
an original Latin American culture had to be created from scratch
(Mayz Vallenilla, 1979: 1).

This necessity to create our originality from scratch (which
had been, at the time, a long-lasting project for artists and philoso-
phers in the region), reveals that the Latin American experiences her
world as “new,” a world that must be made. Mayz Vallenilla points
out that it is an act of consciousness what makes the world appear
(reveal itself) as new. It is not the historical fact of the supposed
“discovery” that makes America new, but the mode in which the
“American man” intends America in its temporal aspect at the mo-
ment of looking for his cultural self-identity. This mode of intending
the world is that of Expectation6, the Expectation of that which is to
be. The world for the American is yet to come, it not-yet-is:

The Expectation as the fundamental act of our Beings (…)
demands of us to exhaust our World environment as something
“forthcoming” –like a World that is to come or arrive– and, as
such, as a “New World” (…) Moreover the American feels that
the man within him, before being something already made,
something about which he can give a testimony, is something
that “approaches,” that is becoming. Under this scheme, the
proper understanding of his existence is revealed to him as an
“always-not-yet-Being.” (Mayz Vallenilla, 1979:20)

unlikely. Nevertheless, it is interesting to think that many of the things
that Mayz Vallenilla attributes to Latin Americans can also apply to
North Americans as well.

6 Expectation is similar to Husserl’s “protention,” which is conformed
roughly by an anticipation of an experience that is to happen shortly,
but without any pigments of hope or fear, but just mere anticipation of
what is to come.



A Latin American critique of the phenomenology
of Heidegger and Ricoeur 29

Mayz Vallenilla later goes to clarify that this way of being is
not to be interpreted in a negative way. He asks us to “not mistake
the sense of privation that the ‘yet’ expresses as something merely
negative, but quite the contrary; if this formulation is correct, it
is expressing a positive trait about our being. This lies in ‘being
always’ in this way” (Mayz Vallenilla, 1979:21). It is in this posi-
tive aspect that the possibility of self-comprehension and historic-
ity lies. The long-running “widespread desire for the creation of
an original Latin American culture” is what reveals that there is
an understanding of this “not-yet-always-Being” and, within it, the
possibility of historicity; all of this without recurring to the “have-
been-there” (Mayz Vallenilla:1979). What is to reveal “what we
already are” is not a “coming back” but rather a “going- forward,”
it is not a “have-been-there” but a “will-be-there,” we will-be-in-
the-world that is yet to come.

Mayz Vallenilla is not suggesting that Latin America is ahis-
torical, but rather that it is experienced as such by the Latin Ameri-
can at the moment of gazing upon the question of cultural self-
identity. There is awareness of our history, but the sentiment at
the time was that this history is not the history of Latin America,
since authentic Latin American history and culture not-yet-is7. If
the American men “comes-back” to experience his past, he sees a
history that is not truly his, how does he know this? He needs to
enjoy self-understanding in order to conclude this. Wherever this
self-understanding comes from, is not from “coming back.”

The Venezuelan philosopher is reporting this idea among in-
tellectual circles in 1979, but Andrés Bello (one of the teachers
of Simón Bolivar) already expressed the necessity of creating an
original Latin American culture in the XIX century. “For years –
Bello writes—we have been repeating that our political and social

7	 At the time, there was the notion that Latin American history was ulti-
mately just European history. See: De La Autenticidad en La Filosofía.



 
30 Daniel DaviD Sega neuman

disasters have as their principal cause our Spanish past, and that
we cannot resolve them if we don’t react in a franc, open, and en-
ergetic manner against this civilization in order to emancipate our
spirit and adapt our society to the new form brought by democ-
racy” (Bello cited in Zea, 1989:209) [highlight by author]. This
emancipation of the spirit was to erase the authoritarian Spanish
culture, which was dominant in Venezuela at the time but
wasn’t really ours. In this case, the “coming back” did not reveal a
“have-been,” because this past is Spanish, not American. As the
Mexican historian and philosopher Leopoldo Zea expresses, in
every generation of Latin American thinkers there has existed the
sentiment that the works of the ones before them were not authenti-
cally Latin American: we had to start from scratch. “This is pre-
cisely an old Latin American attitude. Starting from scratch in or-
der to be trendy. Starting from scratch in the face of the Iberic cul-
ture to better assimilate Western European culture. Starting from
scratch with respect to this assimilation to begin another more
novel assimilation” (Zea, 1989:104). Nevertheless, the authors of
these endeavors, in their “always-not-yet-Being,” were creating
authentic Latin American products. This explains the possibility
of historicity: always having this original way of being

One may wonder at this point: What about the Amerindians?
What about those (like Zea) that do resort to history to find their
cultural identity? These questions point precisely to where Mayz
Vallenilla’s argument comes apart: in trying to encompass all Latin
Americans, he has excluded ways of experiencing the world that
fall outside of his “American man” (the term itself already being
excluding), and thereby falling in the same mistake of Heidegger.
This criticism will be developed in chapter III, but insofar as this
ahistorical world-experience is possible, insofar as cultural self-
understanding is possible within such an experience, and insofar
there were (at the time) Latin Americans that believed that an origi-
na  Latin American culture was-not-yet, his argument holds. It was
not that we were not to look into history to shape, say, our political



A Latin American critique of the phenomenology
of Heidegger and Ricoeur 31

practices, but that our cultural self-understanding lied in looking
ahead and not behind.

Let me emphasize precisely where the disagreement between
Mayz Vallenilla and Heidegger lies. The latter is saying that one
needs to “come back” to the past in order to reveal (and under-
stand) what one already is, and that world-history8 is only possible
if the world is experienced as being stretched-out temporally. Mayz
Vallenilla replies: no, in Latin America (in our Being-in-the-
New-world) we experience the world as new; we experience it as
being in the future, not stretched-out; it is not by ‘coming back’
and appealing to our history (or the lack thereof) that we
find our self-understanding, but rather by virtue of our Expec-
tation only, and the evidence that we have reached such an
understanding comes in the expressed current widespread desire
of creating an original culture. One may ask of this: how exactly
did Latin Americans come to this understanding of their cul-
ture? Why do they experience the world in such a way? Mayz
Vallenilla leaves these as open questions; he is only interested in
pointing out the experience that gives the Latin American its
originality (Expectation), and I’m further claiming here that
such experience conflicts with Heidegger’s analysis in Be-
ing and Time because the temporality of this understanding
(as Latin Americans) is different from that of Dasein.

The “have-been-there” that is necessary for the historicity of
Dasein, and necessary for history to be “present as a possible object
of research” is not resorted to by the American in his query for cul-
tural self-identity. These questions rise: can the “American men,”
come-towards-itself? That is: can he understand himself as such (as

8 Remember that “the world” for Heidegger has “worldhood”. This
“worldhood”(what makes the world, the world) it’s not to be understood
as the collection of things that may be ready-at-hand, or present-at-hand,
but rather it is the environment in which we “let things be involved,”
in which we let things be ready-at-hand for a particular project (a “for-
the-sake-of-which”). The world is where we define out projects.



 
32 Daniel DaviD Sega neuman

American)? It seems that under Heidegger’s analysis he cannot, in-

sofar he does not “go-back,” insofar he does not experience the 
world as being stretched-out into the past. Yet, some Latin Ameri-
cans do enjoy this understanding; if they didn’t there wouldn’t be 
some that think (or used to think, at the time of Mayz Vallenilla) 
that an original Latin American culture had to be created from 
scratch. In Latin America we find a way of encountering the 
world, a way of Being, and a way of Understanding, that does not 
fall within Heidegger’s Dasein. Dasein cannot be Latin American.



33

II

Dussel’s Latin American hermeneutics

At face value, Ricoeur’s philosophy, in its emphasis on alter-
ity and self-understanding, seems to be more inclusive than Hei-
degger’s Dasein. Nevertheless, for the Argentinian philosopher
(and student of Ricoeur) Enrique Dussel, Ricoeur’s hermeneutical
process brakes down in Latin America’s political and cultural re-
ality, a reality of domination and colonialism from Spain, Portu-
gal and France, and later neocolonialism from the hands of Rus-
sia and the United States. If Ricoeur’s theory were complete, 
Dussel claims that philosophizing under such circumstances 
would be impossible, but luckily, it is precisely at this point that 
his “liberation philosophy” begins.

In Ricoeur’s hermeneutics, our subjectivity and self-under-
standing is to be found in the process of interpreting a “text” (where
“text “can mean history, culture, or an actual book); one is to “un-
derstand oneself in front of the text” (Ricoeur, 1981a:113). This
understanding is as in Heidegger, but with a hermeneutic varia-
tion. Previously I said that understanding in Heidegger “consists in
seeing oneself in front of an aperture of existential possibilities at
the moment of defining our for-the-sake-of-which.” For Ricoeur,
understanding occurs when we open ourselves to the interpreta-
tive possibilities of the text, what he calls the matter of the text.
These are the different worlds that unfold in front of



 
34 Daniel DaviD Sega neuman

the text, and with this worlds, different existential possibilities
for the reader, different potentialities-for-Being. “What is to be
interpreted is a proposed world which I could inhabit and in which
I can project my ownmost possibilities” (Ricoeur, 1981b:112).
With the unfolding of these worlds comes the unfolding of our
identity.

The subjectivity of the reader is no less left in suspense, no
less potentialized, than the very world which the text unfolds
(…) in reading I ‘unrealize myself’, Reading introduces me
to imaginative variation of the ego. The metamorphosis of the
word in play is also the playful metamorphosis of the ego.
(Ricoeur, 1981b:94)

For these worlds to unfold, the reader needs to feel alienated
from the text to prevent, as much as possible, that his prejudg-
ments and historical context limit the interpretative possibilities of
the text. Feeling alienated eliminates all sense of belonging to the
text, which allows us to be open to it. This is the same movement
towards an existential aperture we see in Heidegger, but now in
front of a text. By suspending my prejudgment and recognizing the
autonomy of the text, I allow an unfolding that is independent of
the author’s intent. This potential found in the matter of the text has
erased my Being-already, my ego, in favor of my
potentialities-for-Being, the different Beings-in-the-world that
unfold in front of the text, a fictional world, that I have now ap-
propriated.

To appropriate is to make what was alien become one’s own.
What is appropriated is indeed the matter of the text. But the
matter of the text becomes my own only if I disappropiate my-
self, in order to let the matter of the text be. So I exchange the
me, master of itself, for the self, disciple of the text. (Ricoeur,
1981b:113)

For Dussel, however, this is not always possible: under certain
political and social conditions the reader is not capable to engage



A Latin American critique of the phenomenology
of Heidegger and Ricoeur 35

herself in this process of interpretation, and these conditions are
those of being under domination. As an illustrative example, he
asks us to consider the Maya, that among many other texts, they
interpreted Popol-Vuh (their sacred text). Now, in the process of
evangelization, a military, political and economic conquest results
in the Popol-Vuh being substituted by the Bible, a text written and
interpreted in-the-world of the dominator. Moreover, how to inter-
pret, what Dussel calls “the reader’s praxis,” was also imposed to
the Maya. Can one properly partake in the hermeneutic process
and find oneself “in front of the text” in such situation? Dussel
writes:

This is when Ricoeurian philosophy would seem to conclude
its labor, but it is where the philosophy of liberation begins. Its
question are: can the dominated “interpret” the “text” produced
and interpreted “in-the-world” of the dominator? Under what
subjective, objective, hermeneutics, textual circumstances can
such interpretation be “adequately” undertaken? For someone
like Salazar Bondy, in his work Does a Philosophy Exist in
Latin America? The answer is negative. It is not possible to
philosophize in such situation! For us, from the perspective
of a liberation philosophy, it is possible, but only if the reader,
interpreter philosopher, engages himself in a practical process
of liberation. (Dussel, 1996: 86-87)

The Latin American philosopher is “liberated” when she un-
derstands herself as Other, but this happens through an experience
which goes beyond Ricoeurian hermeneutics: “[t]he originary ex-
perience of Liberation Philosophy consists in discovering the mas-
sive ‘fact’ of domination, of the constitution of a subjectivity as
‘lord’ of another subjectivity [e.i Europe and Latin America] (…)
[T]his originary experience –lived by all Latin Americans even in
the halls of European universities, is best indicated by the category
‘Autrui’” (Dussel, 1996:80). After becoming aware of my own al-
terity, I need to assert myself as Other in front of the dominator,



 
36 Daniel DaviD Sega neuman

performing a speech-act that occurs from the exteriority of the he-
gemonic culture that I face. This irrupts the dominator’s subjec-
tivity, who had objectified and simplified the colonized culture in
order to dominate it. That is, they have established a system of
meanings and interpretations that the dominated need to irrupts to
initiate the process of self-understanding.

This irruption of the Other is similar to the one seen in Em-
manuel Levinas’ work, and it was inspired by him. In Levinas’
words, the dominant culture constitutes a Totality for the dominat-
ed, a world already interpreted, where the dweller of the periphery
has lost its voice and its ability to understand themselves; they can
no longer explore the “imaginative possibilities of the ego” due to
the limits given to their subjectivity in the interpretation given by
the dominant culture. The experience given by the dominator in
front of the face of the Other irrupts this Totality if the Other ap-
pear to them like non-interpretable, as something that overflows
the limits of an experience, overflows their ability to comprehend,
as in an epiphany.

The Other remains infinitely transcendent, infinitely foreign; his
face in which his epiphany is produced, and which appeals to
me breaks with the world that is common to us, whose virtual-
ity are inscribed in our nature and developed by our existence.
(Levinas, 1968:194)

The world that we “develop by our existence” is the system of
meaning that we give to things relating them to our for-the-sake-
of-which, our project. The world is broken by the encounter of the
face of the Other; we experience the refusal to be part of such proj-
ect, the refusal to being ready-at-hand. “The face resists posses-
sion, resist my powers. In its epiphany, in expression, the sensible,
still graspable, turns into total resistance to the grasp” (Levinas,
1968:197). The expression of the Other can have the same ef-
fect as the alienation by the text that Ricoeur speaks of, un-



A Latin American critique of the phenomenology
of Heidegger and Ricoeur 37

folding in front of us a manifold of interpretations. The important
distinction is that the distantiation from the text that was required to
open the matter of the text is now initiated by the Other. Notwith-
standing, the movement towards appropriation has to be avoided in
this case, because it is an act of violence against the Other. We can’t
appropriate the Other, we must not deny their alterity. The Other
forces us to an existential aperture because it overtakes our ability
to interpret and comprehend. Then both, my ego and my interpre-
tations of the Other, are held in suspense. In this way I allow the
Other to express its own subjectivity.

Appropriating the Other is an act of violence in which the
Other is encapsulated in an interpretative framework that castrates
them of their potentiality-for-Being. It transforms what is Other
into the Same, the same as the Totality of the dominator; and there-
by denying they alterity. “The possibility of possessing, that is, of
suspending the very alterity of what is only at first other, and
other relative to me, is the way of the same” (Levinas, 1968:38).
Dussel follows Levinas closely, but he introduces economics and
politics. In his own words: “the Other is negated as other, is
interiorized within the world as an object and, at the same time,
he is defined from the being of the totality, which is not but the
being of a dominant subgroup” (Dussel, 1995:126).

For Dussel, this is the precise relation the centers have with
the peripheries, and to initiate the process that allows for self-un-
derstanding, it is necessary to brake this relation. That’s what he
refers to by the “practical process of liberation.” The interpretation
of Latin American history and culture is limited by the subjectivity
of the dominant culture that interprets it, and to liberate ourselves is
to brake this relation, forcing the dominator into an existential ap-
erture. By undertaking this process, the dominated people together
with the dominator are liberated from the relationship that condi-
tioned their interpretation of the other side. When the dominated
becomes aware of its otherness, it irrupts with it the dominator’s



 
38 Daniel DaviD Sega neuman

own identity, and these marks, for Dussel, the beginning of a “the
fourth Era” of philosophy.

Dussel’s critique to Ricoeur is twofold. On one hand he points
out how Ricoeur does not consider what the social conditions need
to be for the reader to understand themselves in front of the text.
And, on the other, if the text is a culture, Dussel (inspired by Levi-
nas) speaks of a process of alienation from the text that is initiated
(and it must be initiated) by the entity to be interpreted, whom does
not allow itself to be encapsulated by affirming its alterity. This
process of alienation is not considered by Ricoeur, where the dis-
tantiation from the text is solely the work of the reader.

Dussel has been criticized by the aspirations he had for his
philosophy, and by the prophetic role that the philosopher has of
guiding the people towards liberation.9 The romanticist tone of
his work has been questioned, as well as the idea that liberation
philosophy is to be the only candidate for a Latin American phi-
losophy. Nevertheless, his work allows us to see the limitations 
of Ricoeurian hermeneutics: his notion of self-understanding oc-
curs in an idealized situation, in a vacuum where only the 
reader and text exist; the social and political situation where not 
considered closely by the French philosopher. In sum, this is an-
other example of how some European phenomenologist can fail to 
account for human experiences (in this case, that of settling, 
evangelization and colonization) that are not common in modern 
European history, but that characterize Latin American history.

9 For a critique of Dussel’s philosophy messianic dimensions see G.
Leyva, “Modernidad y Exterioridad en Latinoamérica. La propuesta de
la filosofía de la liberación,” in dissens 1, (1995) p. 11-32.



39

Dussel’s talk about the “liberated philosopher” and “the fourth
era of philosophy” may have sprouted the suspicion that his phi-
losophy also has unjustified pretentions of being all-inclusive and
universal, and this is precisely one of the main criticisms that the
Colombian philosopher Castro-Gomez offers in Crítica de la 
Razón Latinoamericana (Critique of Latin American Reason).

Crítica de la Razón Latinoamericana marked a change in
the direction of the debate of whether there can be a Latin
American Philosophy. The project of finding a space for a Latin
American philosophy, be it within a philosophy of alterity or
through an historical argument, was starting to be questioned in
the years prior to its publication. One of the main criticisms was
that Dussel, Mayz Vellenilla and other philosophers that partici-
pated in the discussion, by using the same discourse than their
European counterparts, fall in the same mistake of excluding par-
ticular experiences that are not properly represented in their
philosophies.

Reflecting ideas seen in Spitvak’s The Critique of Postcolo-
nial Reason10, Castro-Gómez points out that in their discourse of
self-identity, Latin American intellectuals homogenize their cul-

10	 We’ll explore the connection with Spivak in the next chapter.

III

The heterogeneity of Latin America



 
40 Daniel DaviD Sega neuman

ture in the same way, and with the same language, that the colonial
powers do when identifying “the Other” as “the Asian,” “the Latin
American” or “the African.” That is, well intended natives from
the intellectual spheres may play the role of imperialism by ho-
mogenizing the Other. Our Latin American philosophers are then
criticized for committing the same mistake of their European coun-
terparts by excluding particular experiences under such categories
as “American men” and “the dominated”.

Problems relatives to sex, race, language, ethnicities, as well
as alternative models of sexuality, knowledge and political
actions were all integrated under substantialist categories such
as “people,” “class” and “nation,” or absorbed in metanarra-
tives that privileged Eurocentric and androcentric ways of life.
(Castro-Gómez, 1996: 148)

Rather than helping us grasp the reality of the countries in
Latin America, these totalizing categories created by Latin Ameri-
can intellectuals leads us stray, given that the nature of the social
and political realities in Latin America don’t fit a unique category.
To achieve a better understanding we have to emphasize the “petit
stories” of more individualized groups that act in Latin American
societies (Castro-Gómez, 1996:36). To understand these petit
stories, we are to

avoid reading them under dualist schemes of interpretation
(oppressed/oppressor, center/periphery, instrumental reason/
popular reason), because behind these schemes and categories
their lies struggles that need to be understood in their particular-
ity. It is time that we understand that Latin American societies
are not a homogenous membrane of events that can be seen
from one unique point of view, but a collage of multiple and
irreducible stories that mutually reflect each other. (Castro-
Gómez, 1996:36-37)



A Latin American critique of the phenomenology
of Heidegger and Ricoeur 41

In this I agree with the Colombian philosopher; Latin America
is a mix of races and countries and to understand it we cannot
exclude this heterogeneity. The same thing can be said to the
Europeans in their universal analysis of the human being. De-
scribing one common theme in all humanity is very useful for
political projects and to study what traits unites us all, but we are
to be aware that most of the times, if not all of times, important
particularities are being left out.

Nevertheless, it would be unfair if we place our Latin Ameri-
can philosophers in the same group as our Europeans philosophers.
Dussel, Mayz Vellenilla (and Zea, and Kush), in allowing at least
two views (Latin America’s and Europe’s), and in using sources
from parts of the world different than Europe and Latin America,
succeed in being more cosmopolitan than their European counter-
parts. By doing so, they recognize the possibility of different ways
of Being, and different processes of interpretation that includes a
sociocultural context that are not those of Europe. In their ambition
of “opening a space for Latin American philosophy,” they have
opened of space for a new form of diversity, that of experiences of
self-understanding. We will, however, look closer at the critique
made by Castro-Gómez to then rescue the heterogonous aspect of
the work of Dussel and Mayz Vallenilla that spaces his critique.

Castro-Gómez critique is directed towards the creation of con-
tinental identities that have no correlation with the real cultures
of the people of Latin America; rather, they are created artificially
within the ideological project of the intellectual elites. These “dis-
courses of identity do not refer to a cultural unity existent before-
hand, but to symbolic productions that are linked to rationalized
practices” (Castro-Gómez, 1996:60); this refers to nation-projects
in which cultural identity comes from top to bottom, motivated
by political projects. These discourses of national and continental
identity, spread by the cultural machinery of the state, did had an
impact in the cultural identity of Latin America in the XX century;



 
42 Daniel DaviD Sega neuman

nevertheless, globalization has now changed the symbols in front
of which Latin Americans are to understand themselves.

At the end of the XX century, when 70% of Latin Americans
live in cities and find themselves in a symbiotic connection with
the global cultural industry, it is necessary to advance towards
the consideration of heterogeneity, the coexistence of diverse
symbolic codes, and the continuous negotiations of personal
and collective identities. (Castro-Gómez, 1996:63)

Castro-Gómez speaks of a cultural identity produced at an in-
dividual level, where each citizen develops their identity by inter-
preting the symbols of a consumer’s market, distributed through
radio, television and the internet (Castro-Gómez, 1996:59). This
is the same experience of self-identity we have been discussing,
the identity encountered “in front of the text.” As I have explained,
our construction of identity is preceded by an experience of self-
understanding; this is what Castro-Gómez fails to consider. Even
if the symbols to be interpreted have a global dimension, how I
understand myself in front of these symbols, what Dussel calls the
readers praxis, can be different in the Latin American market, given
the historical and cultural conditions in which the Latin American
consumes, and the products at their disposition.

Seen in this way, the works of the latinamericanist philosophers
and novelists don’t form part of a project of the elites to create a ho-
mogenous cultural identity, they rather form part of the symbols in
front of which Latin Americans are to understand themselves. I am
agreeing with Castro-Gómez that there is no Macondo América11,
this is, a homogenous culture being uncovered by the intellectuals,

11	 Macondo is the fictional town where the events of A Hundred Years of 
Solitude take place. A very widespread interpretation of the book sug-
gests that it is to be representative of the entire subcontinent.



A Latin American critique of the phenomenology
of Heidegger and Ricoeur 43

but the cultural identity rather comes forth when Latin Americans
interpret these works and find themselves in front of the text.

Moreover, we cannot assert that these productions of the elites
are discontinuous with respect to the culture in which the authors
live and write. Even if they don’t express “that which is Latin
American,” because this term is a signifier without a unique sig-
nificant (Castro-Gómez, 2011:260), they express the experiences
of the authors who inhabit specific regions of Latin America. The
culture expressed in the work of Latin Americans, both novelists
and philosophers, is regional and not continental, but they contain
symbols that were produced bottom up, symbols that are not re-
lated to an artificial discourse of identity created by the elites. It is a
mistake to believe that in A Hundred Years of Solitude, for instance,
we’ll find the essence of Latin America – the heterogeneity of the
subcontinent disallows for it to be a one true essence – but it is
also a mistake to think that the cultural symbols in A Hundred
Years of Solitude are “symbolic productions that are linked to ra-
tionalized practices” that do not reflect at all the cultural symbols
of La Ciénaga in Colombia (where the events of the book take
place).12

My reading of these authors refutes Castro-Gómez analysis in
two ways. First, they are read as expressing, beneath the latinamer-
icanist discourse, regional realities. This forgoes the interpretation
of the cultural symbols as created artificially; on the contrary, they
represent (re-present) the regional culture in question. Secondly,
just as Ricoeur, Castro-Gómez does not take into account the con-
text in which the Latin Americans have to interpret the symbols of

12	 The regional aspects of these works are important in the hermeneutic 
scheme of Ricoeur. To reach the moment of alienation and open the 
matter of the text, there has to be an initial sense of belonging with the 
work. This becomes harder is the symbols of your regional culture are 
not reflected in any of the works available in the consumer’s market, 
but rather we only find foreign product or symbols created artificially 
for nation-projects.



 
44 Daniel DaviD Sega neuman

the global consumer’s market. I agree that the symbols to be inter-
preted have been deterritorialize, that is, symbols from all over the
planet are being interpreted and included in individual and collec-
tive identities everywhere, but the readers praxis still has a local,
sui-generis character, limited by history and by the Latin American
market itself. Again, I agree that the latinamericanist works fail at
defining “that which is Latin American,” but they do succeed in 
showing the particular experiences of the authors, which show a 
different way of achieving self-understanding. Given this idea of 
the identity in front of the symbols of a global consumer’s mar-
ket, the works of Dussel and Mayz Vallenilla become very rele-
vant. They reflect about how the historical and cultural conditions
can affect the process of self-understandoing, even at an individual
level. It is by showing the heterogeneity of the experiences of self-
understanding that Dussel and Mayz Vallenilla manage to be more
cosmopolitan and inclusive than their old European professors.

In fact, when we see these philosophers as a group (not only
Dussel and Mayz Vallenilla, but other Latin American philosophers
that wrote on the topic), this sought-after heterogeneity becomes
evident. For instance, the case of Venezuela. Venezuela’s oil re-
serves and privileged position has been ever-present in the speech
of politicians. Since the writing of Simon Bolivar, the region has
always been projected as a major player in world economics, but
the reality has greatly differed. Since before the time of Mayz Val-
lenilla, there has been a sentiment of stagnation, as if we were
trapped in the eternal process of becoming a developed country.
It always seems that the potential is there, but it is never fulfilled;
we’re promised utopias by our politicians and get dystopias. This
becomes even more problematic when our inability to develop is
both cause and effect of external entities taking control of our re-
sources. When I read Mayz Vallenilla, I note this is the experience
his essay reflects. The Venezuelan writes:



A Latin American critique of the phenomenology
of Heidegger and Ricoeur 45

The richness of the American continent, its energy sources
and human potential, the privileged position of its territory
that has the potential to nest the development of humanity, can
unexpectedly turn into negative signs. It is a mistake to keep
dreaming of America as ‘the kingdom of the future’. The future
can make of America the desired loot of any Imperialism. (Mayz
Vallenilla, 1979:23)

Likewise, the Argentinian dictatorship repressed and exiled
left-wing philosophers like Dussel, and this affected their ideas
of domination and liberation (the years of Dussel’s exile also
marks the peak of the influence of the philosophy of liberation).
Escaping from the same violence, Rodolfo Kush found refuge
with the Quechuas in the mountain of southern Perú. From this
experience he wrote his ontological analysis of the Amerindian
and popular culture in his book America Profunda (Kush, 1999).
While none of the views of these philosophers successfully ac-
counts for the heterogeneity of the sub-continent, perhaps in each
of their philosophies we can witness the multiple histories of the
Latin American people that Castro-Gómez calls for.

The originality of these authors does not come from the pos-
session of the one Latin American essence, but from their personal
experiences. This authenticity is, moreover, different, given that
they expand on a limited version of self-comprehension. The weak
version of the argument of this book is that Mayz Vallenilla and
Dussel, having had experiences from which they have built their
identities, have found that the frameworks of Ricoeur and Hei-
degger don’t suffice when describing some experiences of self-
understanding. Recall that phenomenology is the analysis, from
a first person perspective, of experiences, and Dussel and Mayz
Vallenilla speak, in part, of their own personal experience.
They speak of their experience of self-understanding, of un-
derstanding oneself as something that is yet to be, of seeing
oneself as the Other “even in the halls of European Universities.”





47

IV

The intellectual of the periphery and 
postcolonial critique

In the last chapter we touched on an important subject that
needs to be addressed directly: the role of the intellectual of the 
periphery in expressing the defining traits of their culture to the 
rest of the world. Is the intellectual speaking for the people, or is 
she portraying them? Can she portray them accurately or are her
depictions unintentionally and unavoidably doomed to serve the
imperialistic interests of the center, who caricatures the cultures of
the colonies and ex-colonies?

I have argued that, by reading their representations of their
culture as regional, the work of Latin American intellectuals can
be used to show the heterogeneity of the subcontinent, which is
needed to break the imperialistic picture of the homogenized Oth-
er. I will further claim that the intellectual of the periphery, be-
sides speaking for, and speaking of the Other, can also speak to 
them. The speaking to works to create an awareness of the alterity 
of the Other so that they can enter the hermeneutical process of 
self-comprehension that leads to the subaltern speaking. Before
dwelling on how Dussel manages to take this third position, I’ll
lay out the postcolonial framework under which Spivak critiques
Foucault and Deleuze in Can the Subaltern Speak? Who is the sub-
altern? Spivak defines the subaltern, for the case of India, as the



 
48 Daniel DaviD Sega neuman

demographic difference between the total Indian population and
the dominant groups (indigenous and foreign) at the all-India level.
This difference will then be the dominant group at the local levels,
and everyone else (Spivak, 1994:79). We’ll see there’s a big over-
lap with Dussel’s Other and the subaltern. In fact, at times Spivak
uses "Other" and "subaltern" to refer to the same population. Now, 
if I argue that Dussel speaks to the subaltern in order to liberate 
their own voice, I am first to answer why they can't speak.

To start, let’s consider what Foucault has to say about the 
role of the intellectual. The French philosopher claims that the 
oppressed classes are knowledgeable and aware of their condition, 
and hence the work of the intellectual is no longer to enlighten 
them into class consciousness. Rather, they must add up to their 
ranks by performing the practical labor of warning the mases 
about the negative effects of the structures of power in society.

In the most recent upheaval13 the intellectual discovered that
the masses no longer need him to gain knowledge: they know
perfectly well, without illusion; they know far better than he
and they are certainly capable of expressing themselves. But
there exists a system of power which blocks, prohibits, and
invalidates this discourse and this knowledge (...) Intellectuals
are themselves agents of this system of power - the idea of their
responsibility for “consciousness” and discourse forms part of
the system. (Foucault, 1996:207)

The goal of the intellectual should not then be to enlighten the
masses, making them conscious of their struggle, but rather fight
alongside them and give them spaces to speak by subverting the
structures of power that oppress them.

13 The events of May 1968. These where a series of volatile protests in
France that started as student demonstrations against capitalism in 
Paris, and quickly spread to include strikes and generalized protests.



A Latin American critique of the phenomenology
of Heidegger and Ricoeur 49

This is a struggle against power, a struggle aimed at revealing
and undermining power where it is most invisible and insidious.
It is not to “awaken consciousness” that we struggle (…), but to
sap power, to take power; it is an activity conducted alongside
those who struggle for power, and not their illumination from
a safe distance. (Foucault, 1996:208)

An example of this is Foucault’s own Groupe d’infonnation de
prisons, which were groups within prisons whose sole purpose was
to make a space where the prisoners themselves can speak, and in
which Foucault discovered that “they possessed an individual the-
ory of prisons, the penal system, and justice” (Foucault, 1996:209).
Therefore, the intellectual is to, at most, analyze the structure of
power and subvert the system to allow the oppressed to be heard.

Spivak starts her critique by pointing out that Deleuze and
Foucault forget the international division of labor, the economic
structure of the center and the nation-state ideology of their sub-
jects, and the periphery workers and their separate struggle. In Fou-
cault’s framework, the role of the intellectual is not to be critical of
the ideologies of the center in front of the periphery, nor to point
out when these ideologies are being repeated by the masses that
“know perfectly well.” At most, Foucault and Deleuze render the
problems of the periphery opaque by including all of these issues
under the “worker struggle.” When the international division of la-
bor is not acknowledged in a framework it makes it inadequate to
criticize the ideology of imperialism that supports this division, an
ideology that can be present even in the speech of the subaltern.

Moreover, when arguing for theoretical labor to be considered
as practical, Deleuze and Foucault fail to distinguish between two
uses of the word “representation.” Due to this the theoretical labor
is no longer critical of the messages produced by the masses and
it erases the ability of the intellectual to criticize their own theory;
they can only criticize how the theory is applied. This is clear when



 
50 Daniel DaviD Sega neuman

Deleuze states that “a theory is like a box of tools, nothing to do
with the signifier” (Foucault, 1996:208), to which Spivak replies:

Considering that the verbalism of the theoretical world and its
access to any world defined against it as ‘practical’ is irreduc-
ible, such a declaration helps only the intellectual anxious to
prove that intellectual labor is just like manual labor (…) Two
senses of representation are being run together: representa-
tion as ‘speaking for’, as in politics, and representation as
‘re-presentation’, as in art or philosophy. Since theory is only
an action, the theoretician does not represent (speak for) the
oppressed group. Indeed, the subject is not seen as a represen-
tative consciousness (one re-presenting reality adequately).
(Spivak, 1994:70)

Once you have struck the signifier out of the theory, making
it a “box of tools,” a critique of ideology becomes impossible. The
intellectual is no longer able to represent and describe reality, but
just to act. Spivak call for a critique of the ideology of the center
about the periphery, a critique of the Totality of the Same. Render-
ing a framework where the intellectual cannot do this, because of
the role of theory as solely practice, means rendering a framework
that favors the domestication of the Other of Europe. The intellec-
tual of the center is not capable of criticizing the imperialism of its
own culture.

In the Foucault-Deleuze conversation, the issue seems to be that
there is no representation, no signifier (…); theory is a relay
of practice (…), and the oppressed can know and speak for
themselves. Further, the intellectuals, who are neither of these
S/subjects, become transparent in the relay race, for they merely
report on the nonrepresented subject and analyze (without
analyzing) the workings of (the unnamed Subject irreducibly
presupposed by) power and desire. (Spivak, 1994:74)



A Latin American critique of the phenomenology
of Heidegger and Ricoeur 51

Deleuze and Foucault have turned theory into practice, ren-
dering a critique of the ideology of the center unviable, and because
they have forgotten the international division of labor, their take
on the role of intellectuals is completely invalid for the intellectual
of the periphery. The intellectual of the periphery cannot play the
game of just giving spaces to the knowing masses to speak be-
cause they also need to criticize imperialism. In fact, Dussel sug-
gests that this critique needs to happen –by irrupting in the To-
tality of the center by affirming oneself as Other– for the masses
to gain a voice. Before this, the self-understanding of the masses
will be subjugated by the subject of the Western European culture
(the West). Let’s see what role Dussel takes when asserting this.

To deny what is denied by the system is to affirm the system in
its foundation, for what is negated in the system (the oppressed)
is other. To deny the denied in the system it is necessary before-
hand to affirm what it oppresses as exteriority. The liberation
is then a complex act constructed by a double movement. To
liberate yourself is to leave the prison (deny the denial); but no
without affirming the history that was before and exterior to the
prison (the history of the prisoner before being incarcerated).
(Dussel, 2011:108)

Here Dussel is not speaking about the Other, nor for the Other,
but he is speaking to them. He is calling them to liberate themselves
from the identity that the system has given them by affirming them-
selves as Other. When speaking to the Other, however, he repre-
sents them, and hence he is also speaking of:

Now then, the people are the Other. We speak of the poor people,
the illiterate people to those that know how to read, the uncul-
tured people to those that are cultured. The interesting is that,
precisely because they are uncultured, these people cannot be
alienated. (Dussel, 1995: 136)



 
52 Daniel DaviD Sega neuman

The Other as the poor and illiterate pulls the cover of this
overarching term into millions of different individuals around the
globe. It is in the speaking of where Dussel falls into Castro-
Gómez criticism of creating homogenizing categories that sub-
sumes the differences of the people in Latin America. Dussel
manages to do both: erase the issues associated with these differ-
ences, and serve as a support to the imperial picture of the Other
as a homogenous domesticated subject. Ultimately the ones to be
liberated, the subject of his treatise, are all the people of the periph-
ery, where he even includes historically imperial forces as China
and the Arabs.

From the Alterity a new way of thinking emerges, not dialectic,
but analectic and, little by little, we step into unknown territory
for modern philosophy, for present European philosophy, for
the logologically thought. We are stablishing a Latin American
anthropology with the pretension of the fourth era of philoso-
phy and the real post-imperial philosophy, valid not only for
Latin America, but equally for the Arabic world, Africa, India,
Southeast Asia and China. (Dussel, 1977:12)

We can see how Dussel can take the role of what Spivak calls
the Native Informant, which is a figure used to move from what’s
absolutely Other towards being the Same. A figure (real or fictional)
that is supposed to be native to the culture being talked about, and
gets used as an excuse for an argument that moves them towards
a domesticated Other (Spivak, 1999:6). All poor are the same, one
can homogenize them. The peripheries, China, India and so on, will
go through the same process of liberation as the one described by
Dussel from his Latin American experience. This is Dussel’s big-
gest downfall, and it turns a theory that is to be critical of imperial-
ism, into a theory that fails to break down the caricatured Other
that imperialism needs.



A Latin American critique of the phenomenology
of Heidegger and Ricoeur 53

Mexican culture in the United States in confounded with Latin
American culture (I buy flour for arepas, a mainly Venezuelan and
Colombian dish, in the Mexican food aisle14). As we have spoken,
however, a common Latin American culture doesn’t exist, as the
subcontinent is too heterogenous for the term to be referring to any
culture. The homogenization of Latin American culture then serves
the agenda of those who want to caricature the countries south of
the US border. These misconstructions affect those who are in the
periphery, and care needs to be had when speaking to the center
about our culture, care to not play into the portrayals that they may
be expecting of us.

So far, I have claimed that Dussel represents (speaks of) the
masses, both in his culture, and in other cultures of what he consid-
ers to be the periphery. The main act of his work, however, is speak-
ing to the Other for their liberation. This is the traditional role of 
the intellectual according to Deleuze and Foucault, which is sup-
posed to be no longer necessary since now the masses “know for 
themselves.” The problems exposed by Dussel in the process of 
interpretation in Latin America deny this claim, insomuch the
ideology of the center has been imposed into the masses through
conquest and evangelization. Moreover, this opens the necessity to
speak a critique of this ideology to the masses, so the old role of the
intellectual is restarted in the periphery, a role that serves against
the interests of the center. Let us recall, however, that the way the
liberation works is by affirming our alterity to the center; in doing
so, as someone speaking from the exteriority, Dussel speaks to a
different audience: the readers of the center.

Europe cannot liberate itself, we are the one who need to inter-
pellate it. Our philosophy irrupts in Europe and it proclaims:
“You, with your ego cogito, have totalize us as objects within

14 And I have suggested the market to change the sign to “Latin 

American food,” to make products easier to find, with no avail.



 
54 Daniel DaviD Sega neuman

your world; when you learn to respect us as others, then, and
only then, you’ll be free”. In this way, Europe will not find the
route for escaping from itself in Europe, but rather the oppressed
will show them the exit. It will be us, the poor nations. Why?
Because the poor nations are the future of history. (Dussel,
1995:138)

Dussel then takes two roles. One in which he speaks to the
oppressed and has a traditional role of enlightening the masses of
their role as the Other in the international division of labor. An ad-
ditional role is to speak to the intellectuals of the center, making
them aware of the division of labor and the otherness of the pe-
riphery, thereby interrupting the imperialist interpretation of the
excolonies. A third role for the intellectuals of the periphery
could be to break down the homogenized Other to the outside
world, to show the differences within a region that has been all
painted with the same brush. These differences are to be 
shown not only to the center, the metropolis, but also to the 
people in the periphery that have consumed the national identity 
narrative. In this respect Dussel fails, and it can only be rescued 
by reading the text completely contextually, as a testament of 
the place and time it was written, while ignoring the homoge-
nizing categories that it presents.

I am advocating a reading of the Latin American authors such
that, when reading them together, allows them to be the “petit sto-
ries” that evoke the heterogeneity of the subcontinent. Neverthe-
less, textually, they were working with categories of continental
identity that were homogenizing and with no signifier. Castro-Gó-
mez critique stands. But even in this more textual reading, in the
case of Dussel, the situation is not as simple. As I have mentioned
before, the possibility of a different experience of self-understand-
ing is discussed in Dussel, and it does some work in explaining
why Dussell’s and Mayz Vallenilla’s experiences have been differ-
ent than those paved by Heidegger and Ricoeur. Dussel’s critique
of Eurocentrism also stands.



A Latin American critique of the phenomenology
of Heidegger and Ricoeur 55

We can see Dussel’s liberation philosophy as suggesting what 
the intellectual of the periphery can do for the people that do not
have a means to communicate their thoughts and interpretations.
First, the intellectual can speak of the Other that is being carica-
tured by the center, at least by breaking down the homogeneity by
speaking of a very particular region in the periphery that the said in-
tellectual knows first-hand. Second, it can speak to the Other in the
traditional way, to enlighten them in their role in the international
division of labor. Third, the intellectual can speak to the center, ei-
ther by a direct critique of the centrism present in their theories, or
by simply pointing out the alterity of a particular experience in the
margins of the system. Dussel explicitly does the first two of these,
but he does not ever speak for the masses as a party or a union
would do. The role of the intellectual in that sense, criticized by
Foucault and Deleuze, seems to be indeed over in Dussel’s vision
as well (unless they become actual politicians or party leaders).

Even with his flaws, Dussel achieves a critique of imperial-
ism, and in doing so he is not directly serving the imperial interests,
even in his homogenization of the Other. He can be read as a Na-
tive Informant, but domesticating the Other is completely oppo-
site to his intent. As he indicated, the Other “cannot be interpreted,
studied, analyzed, from within the system” (Dussel, 2011:86).
In this respect, we find his position about the role of intellectuals
on par with Spivak, as she also states that the struggle workers of
the periphery seem to be outside of the framework of the intel-
lectuals of the center, particularly the French (Spivak, 1994:75).
On this note we end the chapter with a passage from Spivak that
could be directed at Dussel’s work.

No perspective critical of imperialism can turn the Other into
a self, because the project of imperialism has always al-
ready historically refracted what might have been an abso-
lutely Other into a domesticated Other that consolidates the
imperialist self. (Spivak, 1999:130)





57

We have gone over the critiques and views of two Latin Amer-
ican philosophers, and also briefly dealt with the general problem
of excluding categories in phenomenology. We saw that Mayz Val-
lenilla’s “not-yet-always-Being” doesn’t have the same temporal
structure of Heidegger’s Desein, and that there exists a cultural
and historical situation where Ricourean hermeneutics be-
comes impossible to perform and a new way to identity has to be 
developed (which is, seeing oneself as Other by discovering the 
fact of domination). Castro-Gómez, in Critique of Latin American 
Reason, showed us that these Latin American philosophers, and 
the whole project of Latin American self-identity, were failing to 
include the heterogeneity required to understand the Latin Ameri-
can sub-continent.

As it is to be expected with universalizing concepts, some ex-
periences have been excluded in the philosophies of our European
philosophers. But be aware, these are no hard-to-find counter-ex-
amples: our Latin American philosophers are attempting to express
the experience of a whole sub-continent. However, we saw that, in 
their attempt of describing this experience, they also felt into
universalization and left out the heterogeneity of the sub-continent
itself. There is a lot of value in attempting to pin down the com-
monalities (even if we can get it wrong) instead of focusing

Final remarks



 
58 Daniel DaviD Sega neuman

on the differences. Moreover, pragmatically speaking, if it is useful
(as it very often is) to group people into few categories, then, gen-
erally speaking, we don’t care if we’re wrong, but it’s still a good
idea to be careful, since systematic exclusion is a devastating form
of oppression. We can then see the great importance (and useful-
ness) of pointing out where the generalization are wrong.

Dussel and Mayz Vallenilla’s works are examples of a case in
which the generalizations were useful. I can see how “that which is
Latin American” can mean something like “she who lives always in
expectation for her world to come” or “the dominated.” By living 
in Latin America, I have experienced the cultural and historical 
context from which these categories come from, and they do high-
light certain aspect of my experience. In reading each of these 
authors, we can still get a sense of what this category (“that
which is Latin American”) may refer to, even if none of them man-
age to pin the concept down (the consensus on this debate, so far, is
that nobody has been able to give satisfactory answer).

Perhaps we’re in the presence of a term that resists defini-
tion (this wouldn’t be surprising, given the overreaching nature of
the term). We are recalled to Wittgenstein’s example of the word
“game,” in Philosophical Investigations; the best way to study “that
which is Latin American” is to see different instances of the term,
the many answers to the question of Latin American self-identity.
“That which is Latin American” is better not seen as “a signifier
without a signified.” When the term in use by people to describe
certain things they consider common, perhaps referring to general
traits that many countries share, the term indeed has a meaning, not
determined by significants or signifieds but by how the language
game we play when we use the word. Since the term in used in
many ways there is still space for reflections on what it is to be
Latin American, and these reflections should study how the term
appears in popular culture. By doing this the Spivak’s homoge-
nized Other gets broken down into its different parts, and these



A Latin American critique of the phenomenology
of Heidegger and Ricoeur 59

disturbs the imperialistic agenda the intellectual of the periphery
has to constantly critique.

I have recounted two takes on the subject and counterbalanced
them with an important criticism in an attempt to get the reader
somewhat familiarized with the context in which the critiques to-
wards Ricoeur and Heidegger were enounced. Hopefully though, I
did more: while the essay started as a critique to phenomenology, it
had a hidden goal. Through the exposition of some Latin American
philosopher I hope I could convey a rough idea of “that which is
Latin American.”





61

Bibliography

Castro-Gómez, S. (1996): Crítica de La Razón Latinoamericana. Barce-
lona: Puvill Libros, S.A.

Castro-Gómez, S. (2011): Crítica de la Razón Latinoamericana. Bogotá: 
Pontificia Universidad Javeriana.

Dussel, E. (1977): Filosofía Ética Latinoamericana I. México: Edicol.

Dussel, E. (1995): Introducción a la Filosofía de la Liberación. Bogotá: 
Editorial Nueva América.

Dussel, E. (1996): The Underside of Modernity: Apel, Ricoeur, Rorty, 
Taylor, and the Philosophy of Liberation. (E. Mendieta, Ed., & E. 
Mendieta, Trans.) New Jersey: Humanities Press.

Dussel, E. (2003): Philosophy in Latin America in the Twetieth Century: 
Problems and Currents. In E. Mendieta, Latin American Philosophy 
(pp. 11-34). Bloomington, Indiana: Indiana University Press.

Dussel, E. (2011): Filosofía de la Liberación. México: Fondo Económico 
Cultural.

Foucault, M. (1996): Language, Counter-Memory, Practice. Ithaca: Cor-
nell University Press.

Heidegger. (1962): Being and Time. (J. Macquarrie, & R. Edwards, 
Trans.) New York: Blackwell Publishers.

Husserl, E. (2002): The Phenomenology of Internal Time Consciousness. 
In D. Moran, & T. Mooney, The Phenomenology Reader (pp. 109-
123). Routledge: New York.



 
62	 Daniel David Sega Neuman

Kush, R. (1999): América Profunda. Buenos Aires: Editorial Biblos.

Levinas, E. (1968): Totality and Infinity. Pittsburg: Duquesne University 
Press.

Leyva, G. (1995): Modernidad y Exterioridad en Latinoamérica. La pro-
puesta de la filosofía de la liberación. Dissens(1), 11-32.

Mayz Vallenilla, E. (1979): El Problema de América. Centro de Estudios 
Latinoamericanos, 1-30.

Ricoeur, P. (1981a): Phenomenology and Hermeneutics. In P. Ricoeur, 
Hermeneutics and the Human Sciences. New York: Cambridge 
University Press.

Ricoeur, P. (1981b): Hermeneutics and the Critique of Ideology. In P. 
Ricoeur, Hermeneutics and the Human Sciences (pp. 63-100). New 
York: Cambridge University Press.

Spivak, G. C. (1994): Can the Subaltern Speak? In L. C. Patrick Wi-
lliams, Colonial Discourse and Post-Colonial Theory (pp. 66-111). 
New York: Columbia University Press.

Spivak, G. C. (1999): Critique of Postcolonial Reason. Cambridge: Har-
vard University Press.

Wittgenstein, L. (1958): Philosophical Investigations. Malden, Massa-
chusetts: Blackwell Publishers.

Zea, L. (1978): Filosofía de la Historia Americana. México D.F.: Fondo 
de Cultura Económica.

Zea, L. (1989): Filosofía Latinoamericana como Filosofía Sin Más. Mé-
xico, DF: Siglo Veintiuno.



ISBN : 978-980-402-295-1




